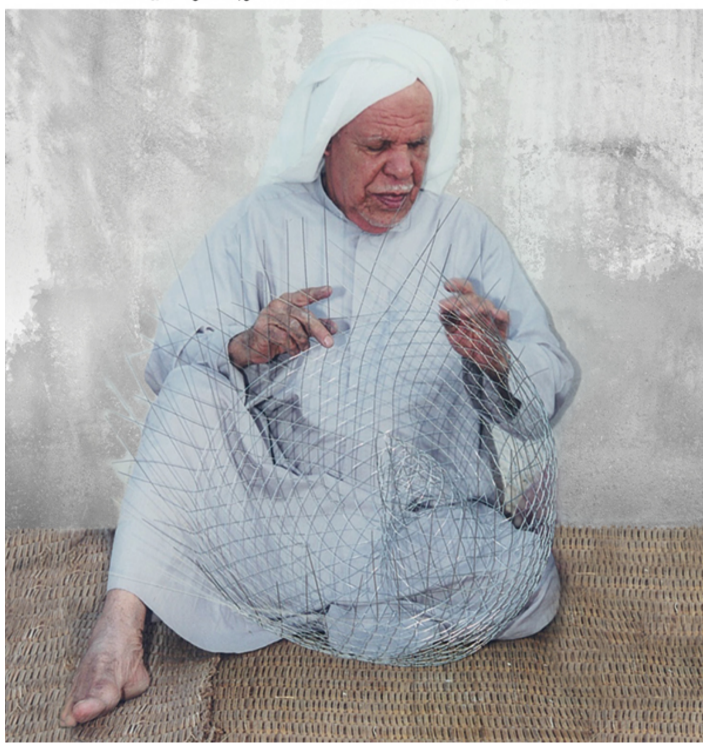
# الثقابة التيعنين

نصلية - علمية - محكّمة العدد 55 - السنة الرابعة عشرة - خريف 2021



#### رسالة التراث الشعبي من البحرين إلى العالم

الثقافة الشعبية للدراسات والبحوث والنشر

هاتف: 973 17400088

فاكس: 973 17400094

إدارة التوزيع:

هاتـف: 35128215 +973

فاكس: 973 17406680+

الإشتراكات

هاتف: 973 33769880 +973

العلاقات الدولية

هاتف: 973 39946680+

سكرتاريا التحرير:

E.mail: editor@folkculturebh.org

ص.ب: 5050 المنامة - مملكة البحرين

رقم التسجيل: MFCR 781

رقم الناشر الدولى: ISSN 1985-8299



بالتعاون مع



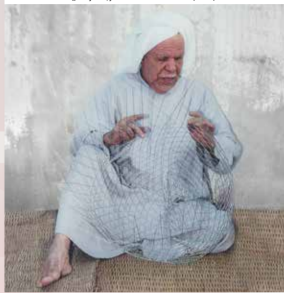
كانتيم ولروديت للهناج وليستجي (IOV) www.jov.world

تصدر المجلة بالعربية مع ملخصات بالإنجليزية والفرنسية بطبعة ورقية. وعلى الموقع الإلكتروني بـ (العربية - الإنجليزية - الفرنسية - الإسبانية - الصينية - الروسية)

## الثقافة التسعبين

فصلية | علمية | محكّمة صدر عددها الأول في أبريل 2008 العدد رقم 55 - خريف 2021





#### وكلاء توزيع الثقافة الشعبية:

البحريان: دارالايسام للصحافة والنشروالتوزيع - السعودية: الشركة الوطنية الموحدة للتوزيع - قطر: دار السعرق للتوزيع والنشر - الامسارات العربية المتحدة: دار الحكمة للطباعة والنشر - الكويت: الشركة المتحدة لتوزيع الصحف - جمهورية مصر العربية: مؤسسة الاهرام - اليمن: القائد للنشر والتوزيع - الأردن: ارامكس ميديا - المغرب: الشركة العربية الافريقية للتوزيع والنشر والصحافة (سبريس) - تونس: الشركة التونسية للصحافة - لبنان: شركة الاوائل لتوزيع الصحف والمطبوعات - سوريا: مؤسسة الوحدة للصحافة والطباعة والنشر والتوزيع - السودان: دار عزة للنشر والتوزيع - ليبيا: شركة ليبيا المستقبل للإعلامية - موريتانيا: وكالة المستقبل للإتصال والإعلام - فرنسا (باريس): مكتبة معهد العالم العري.

#### هيئة التحرير:

علي عبدالله خليفة المدير العام – رئيس التحرير

محمد عبدالله النويري رئيس الهيئة العلمية – مدير التحرير

عبدالقادر عقيل نائب المدير العام للشؤون الفنية والإدارية

#### أعضاء هيئة التحرير:

- نور الهدى باديس
- حسین محمد حسین
  - **حسن مدن**
  - خميس زايد البنكي

#### سيد أحمد رضا

سكرتاريا التحرير إدارة العلاقات الدولية

#### فراس عثمان الشاعر

تحرير القسم الإنجليزي

#### البشير قربوج

تحرير القسم الفرنسي

#### ترجمة الملخصات على الموقع الإلكتروني: www.folkculturebh.org

نعمان الموسوي "الترجمة الروسية"

عمر بوحاشي "الترجمة الإسبانية"

فريدة ونج فو "الترجمة الصينية"

#### عمرو محمود الكريدي

الإخراج الفني والتنفيذ

#### شيرين أحمد رفيع

مدير الارتباط الدولي المنظمة الدولية للفن الشعبي (IOV)

#### نيلة على يعقوب

منسق أعمال الترجمة

#### حسن عيسى الدوي سيد فيصل السبع

دعم النشر الإلكتروني

#### شروط وأحكام النشر

ترحب (الثَّفَاقَ الشَّعَنَيْنَ ) بمشاركة الباحثين والأكاديميين فيها من أي مكان، وتقبل الدراسات والمقالات العلمية المعمقة، الفولك لورية والاجتماعية والانشروبولوجية والنفسية والسيميائية واللسانية والأسلوبية والموسيقية وكل ما تحتمله هذه الشُعب في الدرس من وجوه في البحث تتصل بالثقافة الشعبية، يعرف كل اختصاص اختلاف أغراضها وتعدد مستوياتها، وفقاً للشروط التالية:

- ◄ المادة المنشورة في المجلة تعبر عن رأي كتابها، ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة.
- ◄ ترحب (الثَّفَاقَى الْشَعْبَيْنَ) بأية مداخلات أو تعقيبات أو تصويبات على ما ينشر بها من مواد وتنشرها حسب ورودها وظروف الطباعة والتنسيق الفني.
- ◄ ترسل المواد إلى (الثَّفَّا فَعُلِّالْشَيِّعَةُ بَيِّنُ) على عنوانها البريدي أو الإلكتروني، مطبوعة الكترونيا في حدود 4000 6000 كلمة وعلى كل كاتب أن يبعث رفق مادته المرسلة بملخص لها من صفحتين A4 لتتم ترجمته إلى (الإنجليزية الفرنسية الأسبانية الصينية الروسية)، مع نبذة من سيرته العلمية.
- ◄ تنظـر المجلة بعناية وتقديـر إلى المواد التي ترسـل وبرفقتها صور فوتوغرافية، أو رسـوم توضيحيـة أو بيانية، وذلك لدعم المادة المطلوب نشـرها.
  - ◄ تعتــذرالمجلة عن عــدم قبولها أية مادة مكتوبة بخط اليد أو مطبوعة ورقياً.
- ◄ ترتيب المسواد والأسماء في المجلة يخضع لاعتبارات فنية وليست له أية صلة بمكانة الكاتب أو درجته العلمية.
- ◄ تمتنع المجلة بصفة قطعية عن نشرأية مادة سبق نشرها، أو معروضة للنشرلدي منابر ثقافية أخرى.
  - ◄ أصول المواد المرسلة للمجلة لا ترد إلى أصحابها نشرت أم لم تنشر.
- ◄ تتـولى المجلة إبلاغ الكاتب بتسـلم مادته حال ورودها، ثـم إبلاغه لاحقا بقرار الهيئة العلميـة حول مدى صلاحيتها للنشر.
- ◄ تمنـــح المجلة مقابل كل مادة تنشر بها مكافأة مالية مناسبة، وفق لائــحة الأجـور والمكافآت المعتـمدة لديـها.
- ◄ على كل كاتب أن يرفق مع مادته تفاصيل حسابه البنكي (IBAN) واسم وعنوان البنك مقروناً بهواتف التواصل معه.
  - ◄ البريد الالكتروني: editor@folkculturebh.org
  - ◄ الرجاء المراسلة على البريد الالكتروني المشار إليه عاليه.

#### أسعار المجلة في مختلف الدول:

البحريان: 1 دينار - الكويان: 1 دينار - تونس: 3 دينار - سلطنة عمان: 1 ريال السودان: 2 ريال - قطران: 10 ريال - اليهمان: 5 جنيه النان: 4000 ل.ل - المملكة العربية السعودية: 10 ريال - الإمارات العربية المتحدة: 10 درهم الأردن: 2 دينار - العراق: 3000 دينار - فلسطين: 2 دينار - ليبيا: 5 دينار المغرب: 30 درهما - سوريا: 100 ل.س - بريطانيا: 4 جنيه - كندا: 5 دولار أستراليا: 5 دولار - دول الاتحاد الأوروباي: 4 يورو - الولايات المتحدة الأمريكية: 5 دولار

#### حساب المجلة البنكي:

IBAN: BH83NBOB0000099619989 - SWIFT: NBOB BHBM بنك البحرين الوطني – البحرين

#### مفتتـح

## ثقافة البحرين الوطنيّة بين التحفّيز والاستنفار

بصدور هذا العدد من مجلة «الثقافة الشعبية»، العلمية الفصلية المحكمة، نكون قد أصدرنا عددنا الثاني في سنة المجلة الرابعة عشرة، بخطوات يقين فكري ثابتة، تجاوزنا معها كافة العقبات التقنية واللوجستية، وصعوبات الاختصاص العلمي، التي عادة ما تعترض في بلادنا العربية استمرار مطبوعات التفرد الثقافي، وبالنذات في هذا الزمن الرقمي الذي تواجه فيه الكلمة المطبوعة على الورق،أيا كان توجهها، أو أهمية موضوعها صعوبات مختلفة جمة، في مجال توفر مادة اختصاص عالية المستوى، ثرية وجاذبة، في ظل شح المادة المعرفية ذات العمق والإضافة أمام توفر كم هائل من ركام المواد المكرورة أو التي لا ترقى لمستوى الإضافة المعرفية ذات الجدة والتحليل المعمق. ذلك أمام قارئ تشغله الشواغل من كل جانب، وقد يصعب ضمان توصيل هذه المادة إليه.

وما نزال نتشبث بالإصدار الورقي لهذه المطبوعة، رغم كلفة الطباعة العالية ومصاريف البريد والشحن الجوي لأكثر من 163 بلداً من بلدان العالم، رغم تواجد كل مواد المجلة على موقع إلكتروني نشط بست لغات، حافل بمئات ألوف الزوار من كل أنحاء العالم. إذ ما نزال نعتقد بأن قارئ هذه المطبوعة بحاجة إلى وجودها واقعاً ملموساً بين يديه.

ولصرامة الهيئة العلمية للمجلة في تحكيم المواد المعروضة للنشر، استطاعت «الثقافة الشعبية» أن تكون مرجعاً عربياً مهماً للباحثين والدارسين في مجال الاختصاص، مما حقق لها درجة عالية من درجات الاعتماد من معامل التأثير والاستشهادات المرجعية العربي (Arcif)، إلى جانب طلبات العديد من الجامعات والمعاهد ومراكز البحث العالمية بإتاحة مواد المجلة على روابط قواعد معلوماتها، لتكون متاحة لكل من يطلب الاستفادة. وما كان لهذه المكانة أن تتحقق لمطبوعة اختصاص عربية لولا الجهود البحثية والدراسات التحليلية للعلماء والباحثين والكتاب المتعاونين الذين نعتز بصلات التواصل المستمره معهم. ولا بدلنا هنا من أن نشيد بصلات التعاون المشترك مع المنظمة الدولية للفن الشعبي 10V التي أتاحت لهذه المطبوعة أن تتواصل وأن تصل بيسر إلى العلماء والمدعين من مختلف دول العالم الأعضاء بهذه المنظمة.

وحين نعرج على اهتماماتنا الأصيلة بالاحتياج الملح لسد فراغات ما تحتاجه ثقافة البحرين الوطنية من دراسات وبحوث معمقة، فلقد حملت الثقافة الشعبية على عاتقها بعضاً من هذا العبء، فبالتعاون مع جامعة البحرين العتيدة، وبإشراف الدكتورة ضياء الكعبي أستاذ السرديات والنقد الأدبي الحديث تم في العام 2008 تأسيس أول فريق جمع ميداني قوامه مائة جامع من طلبة وطالبات بكالوريوس اللغة العربية وآدابها، لإجراء مسح ميداني جماعي شامل لمدن وقرى البحرين، لجمع وتوثيق الحكايات الشعبية بمملكة البحرين



والذي استغرق إنجازه لأكثر من عشر سنوات، وتمت طباعته في خمسة مجلدات أنيقة وزعت بكثافة. وواصلت الثقافة الشعبية تبني طباعة ونشر أحد عشر كتاباً في مجال الاختصاص، منها كتاب باللغة الفرنسية، تم إصداره بباريس حول الموسيقى الشعبية في البحرين، وقد تمت المشاركة بهذه المطبوعات في أهم معارض الكتب التي تقام سنوياً بعواصم بعض الدول العربية.

أما الذي كان من الواجب أن يكون ولم يتحقق لنا لعدة ظروف موضوعية خارجة عن الإرادة، فلقد كنا في سبيل تأسيس فريق جمع ميداني احترافي متفرغ، ينتج بحوثاً ميدانية دورية تحتاجها ثقافة البحرين الوطنية. وبالفعل باشرنا في بداية العام 2010 باستقدام باحث عربي متخصص في علم موسيقى الشعوب الوطنية. وبالفعل باشرنا في بداية العام 2010 باستقدام باحث عربي متخصص في علم موسيقى الشعوب الاطنية الرئيسية الرئيسية الرئيسية الأصيلة في البحرين والخليج العربي التي أنتجتها البيئة البرية وانتشرت مع هجرة القبائل العربية إلى مختلف الأصيلة في البحرين والخليجية، وقد باشر الباحث أعماله التحضيرية لتكوين الفريق وإعداد المادة المكتبية إلى أن داهمتنا الأحداث السياسية للربيع الأسود سيّء الذكر عام 2011 فتوقف العمل وتم تأجيله. وفي ذلك الوقت أيضاً، كانت هناك محاولة لإعداد دراسة حول (التحايا الشعبية في البحرين) إلا أنها لم تستكمل وظلت معلقة حتى الآن.

إن ثقافة البحرين الوطنية، وبها بعض الروافد المهمة غير المفعلة، بحاجة ماسة إلى العديد من الدراسات والأبحاث التأسيسية والاستكشافية المعمّقة التي تتناول بالكشف والتحليل المكونات الأساس لهذا الرافد الثرمن الثقافة العربية الذي أفرد له المشروع الإصلاحي للمقام السامي لحضرة صاحب الجلالة الملك حمد بن عيسى آل خليفة ملك مملكة البحرين حفظه والله ورعاه مكان الصدارة للنهوض بالشخصية الوطنية.

وما استمرار نجاح وتواصل أعمالنا في خدمة الثقافة الشعبية العربية ووصلها بثقافات العالم إلا جزء يتحقق تحت مظلة ذلك الدعم وتلك الرعاية الكريمة النابعة من رؤية ملكية قيادية بعيدة النظر.

وهذا ما يجعلنا باستمرار على المحك، ويجعل من كافة جهودنا في حالة تحفز واستنفار. وعلى الله التوفيق.

علي عبدالله خليفت رئيس التحرير

|              | مفتتح                                          | ē.   |
|--------------|------------------------------------------------|------|
|              | ثقافة البحرين الوطنيّة: بين التحفّ زوالاستنفار | 9    |
| 4            | على عبدالله خليفة                              |      |
| -            | تصدیر                                          | 7    |
|              | كورونا تسلب أرواحنا وتهدد ثقافتنا الشعبية      |      |
| 0            |                                                |      |
| 8            | نور الهدى باديس                                |      |
|              | افاق                                           | S    |
|              | أساليب جمع وتوثيق مواد الفولكلور:              |      |
|              | ملاحظات منهجيت                                 |      |
| 14           | عفاف عبد الحفيظ رحمة                           | 1    |
|              | أدب شعبى                                       |      |
|              | اتجاهات دراسة الثقافة السودانية                | 8    |
|              | بين افتراضية الأدلجة والواقع السودانوي         |      |
| 34           | يوسف حسن مدنىي                                 |      |
|              | شجرة الزيتون في مدونة                          |      |
|              | الأمثال الشعبية                                |      |
| 5 <u>0</u>   | אסוג ייי שועק באסוג איי שועק                   | 5    |
|              | من وحي تاريخ التصوف بالمغرب:                   | BALL |
|              | طقوس صوفية شعبية تأبي النسيان                  |      |
| <b>72</b>    | (التصوف العيساوي أنموذجا)<br>عبد العزيز عموري  |      |
| 1 2          | مشاهد من الفولكلور الأفريقي؛                   | ١    |
|              | الأمثال الشعبية نموذجاً الشعبية الموذجاً       |      |
| 9 <u>0</u>   | يوسف عبدالعزيز شويطر                           | 1    |
|              | عادات وتقاليد                                  |      |
|              | المعتقدات والطقوس بين الإيمان والممارسة        |      |
| 104          | عاطف عطيّه                                     |      |
| .V <u>.T</u> | حكايات المعتقد الشعبي في منطقة تبسة الجزائر    |      |
|              | «شجرة التوت أنموذجا»                           | 1    |
|              | "سجره النوت المودج"                            | -    |

بوقفة صبرينة

11<u>8</u>



#### تصدير

### كورونا تسلب أرواحنا وتهدد ثقافتنا الشعبية

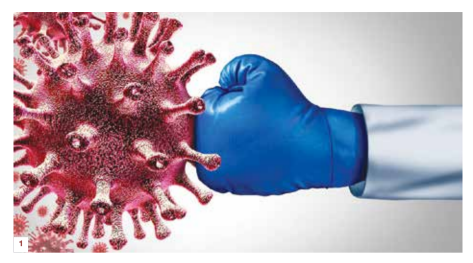
عندما نتأمل منذ سنتين ما كتب عن هذا الوباء اللعين الذي تغلغل في حياتنا جميعا دون فصل بين الشعوب والأعمار والطبقات الاجتماعية وبين الدول فقيرها وغنيها وما استشرفه المبدعون في مختلف المجالات شعراء وروائيون وأطباء وعلماء في اختصاصات شي نشرت معظم أعمالهم في كتب عدة ، نتبين أن الأمل كان دائما غالبا وأن الاستشراف كان في مجمله ينادي بإعادة الاعتبار للعلماء وللأطباء ولأهمية العلم في القضاء على هذا الوباء وأنه يكفي أن نقدر جيشنا الأبيض وعلماءنا المنكبين في المخابر لإيجاد اللقاح للعلاج لتعود الحياة كما كانت حلوة مزهرة نقية وليسود الأمل ونحلم ببقعة الضوء آخر النفق.

ولكن المتأمل بعد كل ما كتبنا يتبين أن خساراتنا فادحة ثقافيا واقتصاديا وروحيا، فثقافتنا الشعبية قامت أساسا على الحميمي في كل منا. ويكفي أن نأخذ من الحكاية الشعبية أنموذجا لذلك حكاية أساسها التجمع والتحلق والسماع والنظر إلى الأعين والحركات ،حكايات تروى في العالم أجمع وتصلنا عبر دراسات نشرت منها مجلتنا «الثقافة الشعبية» الكثير الكثير وانتظرها الناس بشغف وحب وإذا هي اليوم لا تصل إلى معظم القراء المتلهفين للمسها بسبب كورونا.

اجتماعاتنا لقاءاتنا أصواتنا مهرجاناتنا صارت بعيدة تقام عن بعد من وراء شاشات الكمبيوتر والهواتف الباردة المحنطة تزداد المسافات بين البشر طولا وتزداد العلاقات برودا وترداد القلوب تحجرا وتصلبا!!!!

والعجيب أن المثقف هذا المتمرد الذي يرفض الأغلال وتكميم الأفواه وسلب الحرية ،سلاحه الذي يقاوم به التخلف والرجعية والجهل والاستبداد، صارخانعا هادئا مستسلما.

لا أدري لـم أسعر اليوم أن مجال الثقافة الشعبية من أكثر المجالات تأثرا بهذا الوباء اللعين لعلـه مجال في رأيي يختزل تجربة الإنسان بمكوناتـه المختلفة روحا وقلبا وعقلا وجسـدا تجارب تختزل الحيـاة بما تمثله مـن خصوصية وكونيـة في آن. فعندما نتحدث عن مكونات الثقافة الشعبية من موسيقى وأدب وفكر ورقص وغيرها نتبين أنه مجال يختزل دورة حياتنا منذ ميلادنا إلى حين مغادرة هـذا العالم وبالتالي فكورونا اليوم تسلب حياتنا في مختلف مكوناتها ومجالاتها ولا قوة لنا إلا بالصبر والمقاومة . ولكن كيـف المقاومة ؟كيـف نتحمل الابتعاد عـن الميدان وهو أساس العمل في الثقافة الشعبية ؟ كيف لامرأة مسنة بسيطة يجتهد شباب في اختصاصات عدة بطرق مختلفة للتروي لهم من الأسرار والروايات العجيبة دون تردد وفي فضاء حميمي أن تشعر بالارتياح والانسجام الروحي مع محاوريها عن بعـد؟ ألم تقم البحوث الميدانيـة في جانب منها مهم علـى الفطنة في التعامل الحميـمي مع المخبرات في سن متقدمـة وثقافة معينة على الاسـتدراج الذكي لكسب الثقة حتى ينتزع منها المعلومات المرجـوة في هذا المجال وذاك؟! فكيـف نحقـق كل ذلـك عن بعد؟! هـذا نموذج بسيط يتبادر إلي أمام اكتساح الرقمنة وانفجـا رالثقافة عـن بعـد والتي يجـد فيها الطلبـة والعارفـون بهذا المجـال صعوبـات في التواصـل فما بالنـا بمجال أساسـه القرب والتحلـق والاجتمـاع؟! كيف نتجنب الالتصاق والتقرب من المسـنين وهم أسـاس نقـل التراث وروايتـه؟! كيف لنا والتحلـق والاجتمـاع؟! كيف نتجنب الالتصاق والتقرب من المسـنين وهم أسـاس نقـل التراث وروايتـه؟! كيف لنا



أن نشعر بجمالية لمس هذا الفخار أو تلك الآلة التقليدية وشم الروائح الساحرة لهذه العطور أو لهذه الأطعمة أو هذه الأقمشة والجلود وغيرها في هذا المكان أو ذاك ونحن نرتدي قفازات ونضع على أنوفنا وأفواهنا الكمامات؟! تبكى الأمهات اليوم وتتألم الجدات وهن يصددن أبناءهن وأحفادهن خاصة من صغار السن وهم يهرعون لضمهن وتقبيلهن خشية العدوى فتذرف الدموع وتحزن الأفئدة!! يغدد الأحبة في صمت ويدفنون في هدوء مؤلم تشوبه الحيرة والجزع والخوف من عدوى من هنا أو هناك! صار الألم عن بعد والعشق عن بعد والفقد عن بعد والتعازي عن بعد والتهاني عن بعد! أي خسران تعيشه الإنسانية! هذه «الأسلحة الرهيبة» التي يدعى الأطباء أنها تقينا الوباء ولكنها وهي تحافظ على سلامة أجسادنا تسلبنا أرواحنا عنوة وتغتصب حريتنا شيئا فشيئا وتكلس مشاعرنا لحظة بلحظة وتقضى على كل جميل وحميمي فينا، هذا الذي شد منذ الأزل كل عاشق للثقافة الشعبية للتراث للإبداع .ومع ذلك ليس أمامنا إلا أن نأمل ونحلم بغد أجمل نعود فيه لذواتنا لعشقنا لأحبائنا لحلقاتنا، لمهرجانتنا الحضورية، لملتقياتنا العلمية وندواتنا الفكرية، بغد جميل يكسر الحواجز ويفتح الحدود لأن شعار الثقافة الشعبية كان دوما تجاوز الفوارق المختلفة بين الأجناس والأديان والألوان لتأسيس الأهم والأبقى وهو الإنسان.ولذلك أرى أن الكورونا جاءت لتقاوم الإنسان وتسلبه أجمل ما فيه وأن الثقافة الشعبية التي تمثل مكونا أساسيا من مكونات شخصيته وروحه وآماله وأحلامه لم تكن بمناى عن لعنة هذا الوباء ولم تستطع بأسلحتها السلمية الخاصة بها القادرة على كسر الحواجز بين الشعوب والأفراد وفتح مجال الحواربين الأجناس ومختلف الحضارات أن تقف بوجهه وتكسره وتنتصر عليه لقد بات الجميع مسكونا بالخوف في معناه الفلسفي العميق باعتباره فعلا أورد فعل من الإنسان عندما يتعرض لشيء أو موقف يشعره بالخطر وقد يكون الخوف المؤقت ضروريا لتجنب المهالك والصعوبات يدعو للحذر وينتهى بانتهاء التهديد أوما يبعث على الخوف لكن الخطرقد ينجم عن الخوف المصحوب بالقلق الاجتماعي المرتبط بالآخر ولعل الموقف من كورونا يرتبط في بعد من أبعاده بهذا الصنف الذي يجعلنا نتجنب القرب من الآخر ونهرب من كل من يقترب منا. والخوف كل الخوف أن يتحول هذا الخوف إلى وسواس ينغص حياتنا ويرزع اللامبالاة فيها والبرود والجفاء.ولكن الأمل لن ينعدم والحلم سيظل قائما بيوم مشرق يعيد للعلاقات بريقها وللمحبة صفاءها وللإنسان روحه وسلامته.

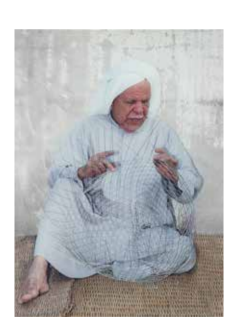
تبادرت إلى ذهني هذه التأملات وأنا أجيب أحد طلبتي الذي سألني «لم لم تعد مجلة الثقافة الشعبية تصل إلى الأسواق في تونس ؟افتقدناها كثيرا أستاذي «وأنا أجيبه بكل ألم ومرارة «إنها تبعات كورونا اللعينة».وإن شاء الله تعود قريبا إلى نقاط البيع في تونس وخارجها.

#### أ.د نورالهدي باديس

<sup>1.</sup> https://vid.alarabiya.net/images/2020/07/03/6ec1e4ab-c326-4ad9-a8de-ff3bf84b-939d/6ec1e4ab-c326-4ad9-a8de-ff3bf84b939d\_16x9\_1200x676.jpg?width=1138

#### الفلاف الأمامي

## مهنة صناعة «القرقور» وتطورها



عدسة: عبدالله دشتي

القرقور، والجمع قراقير، والعامة تنطقها «گرگور»، هو إحدى أدوات صيد الأسماك وهو عبارة عن قفص محكم الغلق يتميزبوجود فتحة ترتبط بتركيب خاص يعرف باسم «الفج» وهو عبارة عن فتحة على شكل قمع مخروطي تسمح بدخول الأسماك إلى داخل القرقور ولا تسمح بخروجها منه؛ حيث أن القمع المخروطي ينتهي بفتحة ضيقة تتسع لدخول الأسماك ثم تعود لتضيق بعد مرور الأسماك من خلالها. هذا، وتعتبر القراقير من ضمن الأدوات القديمة التي أستخدمت كفخاخ لصيد الأسماك وقد تغير شكلها والمواد التي تصنع منها، عبر الزمن، لتصل إلى ما هي عليه الآن.

يذكر،أن القرقوركان يصنع قديماً من شرائح «العسق»،أي سيقان عنوق النخيل؛ حيث تجفف هنه السيقان في الشمس، وبعد ذلك يتم تليينها بوضعها في الماء، ثم يتم بعد ذلك تقطيعها طولياً إلى شرائع، ومن هنه الشرائع يتم سف أجزاء القرقور. هنا، وفي مناطق أخرى في الخليج العربي استخدمت شرائع جريد سعف النخيل لصناعة أجزاء القرقور. وقد كان الشخص المسؤول عن صناعة القراقير هو نفسه الشخص الذي يمتهن حرفة صناعة الأدوات من أجزاء النخلة كصانع الأقفاص أو صانع السلال.

ومع التطور، حلت الأسلاك المعدنية محل شرائح العسق أو الجريد، وبدأت تظهر حرفة جديدة مستقلة بذاتها، وهي حرفة صناعة القراقيرمن الأسلاك المعدنية. هذا، ولا نعلم بالتحديد تاريخ بداية هذه المهنة، ولكن من خلال تتبع ذكر القراقير المصنوعة من الأسلاك المعدنية في المراجع، يرجح أنها بدأت تنتشر في مطلع خمسينيات القرن العشرين بأقل تقدير.

يذكر، أنه اشتهر شكلان للقرقور، الأول، الشكل البيضاوي، والذي كان يصنع من شرائح العسق، وهو عبارة عن جزئين نصف كرويين وليس له باب، وتكون فتحة الفج في أحد طرفيه. أما الشكل الثاني، وهو السائد حالياً، فهو شكل القبة، ويسمى الصغير منه «حيزة» ويسمى الكبير «دابوي» أو «دابوج». وهو يتكون من أربعة أجزاء هي: الفج، والقاعدة وهي دائرية الشكل، والقبة أو جسد القرقور، والباب الذي يستخدم لإخراج الأسماك ولإدخال الطعم إلى القرقور. ويتم تصنيع كل جزء على حدة وتركب بعد ذلك مع بعض. ويضاف لقاعدة القرقور دعامات توضع متعامدة أسفل القاعدة، والتي قد تكون عبارة عن خطرات، أي سيقان البامبو، أو أنابيب معدنية وهي الأكثر شيوعاً حالياً.

وهكذا نرى أن صناعة القرقور تمثل أحد الأمثلة الواضحة لطرق تطور الحرف والأدوات، فقد تطورت لتصبح مهنة مستقلة لها أدواتها وثقافتها الخاصة بها والتي تميزها.

#### الفلاف الخلفي

## مالا يقولم الشكل فتاةُ «الكارا»

عدسة: نجاة الفرساني

بوداعتها وكامل زينتها، تقفُ فتاةُ من «قبيلة الكارا» أمام عدسة الكاميرا، مرتدية ملبوسها من الجلد، المحفوف بالأصداف. مسربلة نفسها بالخرز الملتف على جيدها، والأساور في معصميها، وما يشبه التميمة بالقرب من كوعها. وأما وجهها، فمنقط بالطبشور الأبيض، مفضياً لتشكيلاتٍ رمزيةٍ لها دلالاتها في عرف القبيلة، والتي عادةً ما تكون موضع اهتمام الأنثروبولوجين لقراءتها في سياقات، تذهبُ في أحيانٍ نحو إيجاد صلات بين البيولوجيا والثقافة.

بالعودة لـ «قبيلة الكارا»، فهي قبيلة تتمركزُ في «وادي أومو السفلي» بإثيوبيا، والذي يتمد على مساحة (165) كم، وهو موقع بارزُ لدارسي التطور الإنساني، ففيه «اكتشفت العديد من البقايا الأحفورية، وهي الأقدم لدراسة تطور النوع البشري». كما يمتازُ هذا الوادي بالتنوع الإثنوغ رافي، من حيثُ قبائل الصيادين وجامعي الثمار، الذين ما يزالون يحافظون على عاداتهم منذُ قديم الزمان.

تعمدُ نساءُ «الكارا» لحلق رؤوسهن، أو تقصير شعورهن. فيما تمتاز القبيلة، بالرسومات التي تزين وجوه وأجساد المنتمين إليها، باستخدام الطباشير، والمغرة، وغيرها من المواد.. إلى جانب أساليب الزينة التي تعطي لكل قبيلةٍ خصوصيتها عن الأخرى في هذا الوادي.

وبالنظر لهذه الأشكال المرسومة، يذهبُ بعض الباحثين في سياق قراءتهم للمجتمعات الإنسانية قراءة تطورية، إلى أن هذه الرموزلها أغراضُ تتعلق بالمكانة، والخصوبة، والجذب... وفيما يتعلق بهاتين الأخيرتين، نجدُ أن إشارات البلوغ، لها تجليات ظاهرية وأخرى مخفية، وعليه، فالمرأة في هذه المجتمعات، تعمدُ لإبداء الخافي منها، باستخدام الرموز المرسومة أو الطلاء، كما يفعلُ الذكر لإثبات كفاءته، وخصوبته، وشجاعته... وهذا ما يلفتُ لهُ عالم النفس الأمريكي، جيوفري ميلر، بقوله «قوى الإنجاب الجنسي حفزت إلى إتقان تقاليد دهان الجسم بأصباغ التجميل عن طريق عوامل المنافسة بين التحالفات الشعائرية الأنثوية واختيار الذكر لقرينته من الإناث اللائي تزين بأصباغ التجميل»، في إشارة لما للأشكال الرمزية من دوريتداخلُ مع الخصائص البيولوجية الطبيعية، ويودي به إلى علاقة تكامل بين ما هوجيني، وما هو ثقافي.

إلى جانب ذلك، يُلحظُ بأن هذه المجتمعات، غالباً ما تكونُ نتاجاتها المتمثلة في الإنتاج والمعيشة البسيطة، تتواءم والاستدامة، وليس ذلكُ لعدم قدرتها على إنتاج المواد المصنعة كالبلاستيك، إنما يعودُ للآليات الثقافية التي مكنتها الاستفادة من البيئة وتجديدها، دون إضرار كبيرلها، وليست هذه دعوة للعودة للطبيعة، أو «حالة الطبيعة» التي دعا إليها جان جاك روسو، أو لتنزيه هذه المجتمعات وناسها عن الإتيان بالضرر البيئي، وفق مفهوم «الهمجي النبيل»، إنما هي إشارة لمقدار ما تمثله هذه الثقافات من غنيً، خصصت لأجله «الأمم المتحدة» يوماً هو التاسع من أغسطس، للاحتفاء بد «اليوم الدولي للشعوب الأصلية في العالم».

أ. سيد أحمد رضا



14

ÖLÖÏ

أساليب جمع وتوثيق مواد الفولكلور: ملاحظات منهجية



#### د. عفاف عبد الحفيظ رحمة - السودان

## أساليب جمع وتوثيق مواد الفولكلور: ملاحظات منهجية

يعتمد البحث العلمي في مجال الفولكلور بالدرجة الأولى على العمل الميداني والنزول إلى الميدان وجمع مواد الفولكلور من الحقل. وقد شكل العمل الميداني عصب هذا العلم منذ بداياته الأولى في نهاية القرن الثامن عشر وبداية القرن التاسع عشر في أوروبا وأمريكا، ووضع له الفولكلوريون الأوائل المفاهيم العلمية والأساسيات النظرية التي يجب أن يراعيها ويطبقها الجامع الميداني والباحث في حقل الفولكلور. وهناك الكثير من المراجع النظرية التي تناولت هذه الأساسيات في العمل الميداني في مجال الفولكلور وفي العلم الميداني في مجال الفولكلور وفي العلم الميدانية أبعادا أخرى.

وتجمع مواد الفولكلور عبر أنماط مختلفة من مشاريع الجمع الفولكلوري، منها المشاريع التي يقوم بها فريق متخصص من الجامعين المؤهلين نظرياً وعملياً لجمع المادة وفق أسس علم



الفولكلور. ومنها المشاريع التي يقوم بها باحث أو طالب الفولكا ورمنفردا. وتتنوع مشاريع الجمع الفولكلوري التي يقوم بها فريق في أنماطها وأحجامها، منها المشاريع المسحية، وهي مشاريع تقوم بجمع نماذج من المخزون الفولكا وري لمنطقة أو مناطق أو ثقافة أو مجموعة معينة من السكان. إن هذا النوع من المشاريع المسحية مفيد ومطاوب لمناطق لم يجر فيها جمع فولكلوري من قبل، أو كخطوة مبدئية لاستكشاف مشاكل أكثر تعقيداً تتطلب عملا ميدانيا لحلها. ويجريها في العادة متخصصون في أجناس معينة كالأغنية أو الحكاية أو ثقافة الأطفال الشعبية. ويتم هذا النوع من المشاريع على نطاق واسع ويتم إجراؤه بسرعة نسبية ويعتمد على حيوية التقاليد، وحجم التعداد السكاني، ودرجة شمولية الوعى التي يمكن أن ينزع اليها الجامع الفولكا وري. ومنها مشاريع الجمع المتعمقة، وهي المشاريع التي تعني بجمع مواد الفولكلوربشكل متعمق من مجتمع أو أكثر أو من مجموعة سكانية أو أكثر. وهذا النوع من المشاريع يتطلب الكثير من المجهود والوقت ويقوم به فريق من المختصين في علم الفولكلورحيث يضطلع كل فرد من هذا الفريق بجمع معلومات معينة عن جنس فولكلوري معين من كل الأفراد أو يمكن جمع البيانات من عينة ممثلة لكل المجتمع. (Goldstein 1974,25) وهناك (مشاريع البحوث العلمية) التي يقوم بها الأفراد من طلاب الفولكلور بغرض جمع المادة الفولكلورية من العمل الميداني لأغراض البحث العلمى. في مثل هذه الحالة يقوم بالجمع الميداني الطالب أوالباحث بنفسه بعد أن ينتهى من مرحلة اختيار عنوان البحث، وتحديد مشكلة وفرضيات البحث، وبعد أن يستوفي الاطلاع على المادة المكتوبة بخصوص بحثه، وبعد أن يجمع المعلومات المناسبة عن المنطقة التي ينوي الجمع منها، والأهم من ذلك بعد أن يستطيع تحديد المعلومات المطلوبة من العمل الميداني.

والعمل الميداني ليس مهمة سهلة إن لم تكن شاقة، ولكنه في مجمله تجربة ممتعة عميقة سوف تسهم فيما بعد في صقل تدريب الباحث وشخصيته وتشكيل خبرته ومهارته. ويعتمد العمل الميداني على

عوامل عديدة منها صفات شخصية تتعلق بالباحث الفولكلوري، ومنها مهارات يجب أن يحاول اكتسابها، ومنها عوامل حقلية ينبغي عليه أن يضعها في حسبانه ويحسن التعامل معها. إن مراعاة هذه العوامل والتفكير فيها قبل البدء بالعمل الحقلي يمكن أن تحدث فرقا حقيقيا في النتائج التي يمكن أن يتوصل اليها الباحث. ومن أجل ذلك كله فضلت التقديم للعمل الميداني بالحديث عن بعض المهارات العامة التي يجب أن يفكر بالخرى التي يمكن أن تساعده في إدارة العمل الميداني بشكل أكثر سهولة وسلاسة، ومن هذه الأمور التي يجب على الفولكلوري أن يضعها في حسبانه:

في البداية يجب أن يكون الباحث في مجال الفولكلور على وعبي بقيمة وأهمية على الفولكلور: وأن يكون واعيا بان مجهوداته ستكون مكملة لمجهودات آخرين عملوا على أن يكون على الفولكلور علما قائما بذاته يعتمد على التدريب النظري الخاص به، وله طرقه في بعمع المعلومات، وفي صياغة مشكلة البحث وفي توليد الأسئلة المحورية المرتبطة بها، وفي اعتماد أنجع الوسائل للاضطلاع بالعمل الميداني وجمع المعلومات ومن ثم القيام بعرض ومناقشة هذه النتائج، وأخيرا مناقشة وتفسيروتأويل هذه المعلومات والتي تؤدي إلى دعم أو وتفسيروتأويل هذه المعلومات والتي تؤدي إلى دعم أو نقض فروض البحث.

على الباحث في مجال الفولكاور أن يحاول دائما توسيع مداركه ومعارفه في مختلف العلوم المتصلة والمتداخلة مع علم الفولكلور: مثل التاريخ والإنثروبولوجيا وعلم النفس وعلم الاجتماع وغيرها. لقد قامت دراسات الفولكلور في بداية نشأتها على أكتاف باحثين في علوم أخرى كالتاريخ والادب وعلم اللغة والإنثروبولوجيا وغير ذلك من العلوم التي أثرت في نظرة أولئك الباحثين وفي تحليلهم لمواد الإبداع الشعبي. نظرة أولئك الباحثين وفي تحليلهم لمواد الإبداع الشعبي. وعلى سبيل المثال تتشابه مناهج البحث الميداني ويتبادل الأدب الشعبي مع الأدب المدون علاقة إلهام مستمرة. فكما يعتمد الفنان الشعبي أحيانا على مستمرة. فكما يعتمد الفنان الشعبي أحيانا على المصادر المكتوبة، يقوم الأدباء باستلهام أنواع من

الأدب المروي وتضمينها مؤلفاتهم. وتظهر العلاقة المتبادلة بين الفولكا ورواللغويات في اتجاه بعض علماء الفولكا ورإلى تبنى بعض النظريات والمفاهيم السائدة في حقل الدراسات اللغوية لغرض دراسة الظواهر اللغوية. وتقوم الصلة بين الفولكلور والتاريخ من الإدراك المتزايد لعلماء التاريخ لأهمية المواد المستقاة من المصادر الشفاهية وقيمتها التاريخية، ومن خلال اهتمام علماء الفولكلور بدراسة المحتوى التاريخي للمواد الفولكلورية في محاولات تمييزمواد الفولكلور الأصيلة. بينما نجد إن مناهج التحليل النفسى تمثل عمق العلاقة بين الفولكا وروعلم النفس فبينما اعتمد علماء النفس على المادة الشعبية الغنية بالخيالات في ممارسة الطب النفسي، استفاد علماء الفولكلور من نظريات علم النفس في استبطان الأساطير والحكايات الشعبية لاستخراج مكنوناتها النفسية (الرفاعي 1994م، 2). ومن الواضح أن هذا الطيف الواسع من العلوم التي تتداخل باستمرار مع علم الفولكلور تتطلب من الباحث في مجال الفولكا ورأن يلم على الأقل من كل علم منها بطرف، وأن يحاول دائما توسيع مداركه ومعارفه في مختلف هذه العلوم، وأن يدرك أهمية هذه الصلات في نتائجه المستخلصة من دراساته، وفي رؤية الصور الكلية لماد الفولكلور.

يجب أن يحاول الباحث الفولكا وري أن يطور مهاراته في العمل الميداني، وفي استخدام المكتبات والأرشيفات ومواد المتاحف، وكذلك عليه أن يزيد خبرته بتراث البلاد الأخرى: ينبغي للباحث الفولكا وري أن يحاول بشكل مستمر زيادة خبراته في العمل الميداني فهو من أكثر الممارسات التي تصقل خبرة الفولكا وري وتزيد خبراته وتكسبه عمق الباحث. وينبغي على الباحث أن خبراته وتكسبه عمق الباحث. وينبغي على الباحث أن يبدأ أعماله دائما من المكتبات، والانترنت، والمتاحف، يبدأ أعماله دائما من المكتبات، والانترنت، والمتاحف، الأماكن ضالته من المعلومات التي كتبها من سبقه الأماكن ضالته من المعلومات التي يهمه. ويمكن أن يجد أيضا بعض المواد المساعدة الأخرى مثل الخرائط وكتب التاريخ المحلي للمنطقة التي ينوي إجراء عمله الميداني بها وربما يجد أيضا طرف خيط يقود لبعض الميداني بها وربما يجد أيضا طرف خيط يقود لبعض

الشخصيات التي يمكن أن تشكل رواة محتملين. ستساعد التقارير ونتائج البحوث التي قام بها باحثون آخرون في وقت مبكر على تفادى تكرار نفس الأبحاث في نفس المواضيع وستساعد في تطوير أسئلة بحث أكثر تعمقا وفائدة في موضوع البحث. (3,2002) وعلى الباحث الفولكلوري أن يلم باستخدام الأرشيف، وعلى الباحث الفولكلوري أن يلم باستخدام الأرشيف، حيث تدخل المخطوطات وأشرطة التسجيل التي تجمع حصيلة عمليات الجمع الميداني في أنظمة فهرسة مركبة حيث تعطى هذه الأشرطة أرقاما متسلسلة تمكن الفولكلوري من استخدام تجميعات عريضة غير منشورة من التراث الشعبي في بحوثه. كما ينبغي غير منشورة من التراث الشعبي في بحوثه. كما ينبغي على الفولكلوري أن يلم بعلم المتاحف وأن يصبح خبيرا في استخدام المتحف الشعبي الندي تقابل محتوياته من عناصر الثقافة المادية ما تحويه الأرشيف من النصوص الأدبية والموسيقية.

على الباحث الفولكا وري أن يتواصل مع زملاء ومؤسسات الفولكلور في كل أنحاء العالم: تتطلب الطبيعة العالمية للدراسات الفولكلورية من دارسيها تنمية بعض المهارات الأخرى لعل أحدثها هو تنمية علاقات من الزمالة والشراكة مع فولكلوريين من مختلف أنحاء العالم ومع مؤسسات ومراكز مهتمة بهذا العلم. إذ ربما كانت المشاكل التي يتصدى لها قد وضعت من قبل موضع الدراسة ، وربما بإمكانيات أكبر بكثير من الإمكانات المتاحة له في أماكن أخرى من العالم، ومن هنا فانه يتحتم على الفولكلوري بناء جسور لعلاقات الأخوة بين الفولكلوريين في العالم كله، وذلك عن طريق المشاركة في المنظمات، والمؤتمرات، وحلقات البحث العالمية، وتنمية العلاقات الشخصية، وعلاقات العمل، والعلاقات بين مراكز الدراسة المختلفة (دورسون 2007، 35). لقد برز الفولكا ورككيان علمى منفصل منذ خمسينات القرن الماضي وأصبحت له معاهد وكليات تدرسه ومجلات علمية تنشر أبحاثه ومنظمات دولية ترعى أبحاثه. ومع ذلك ونظرا لأنه من العلوم الحديثة نسبيا فنجد عدد المستغلبن به ليس بكثرة المستغلبن في العلوم

الاجتماعية الأخرى الأساسية، لكنهم يمثلون مع ذلك كيانا متميزا ومجتمعا فريدا، وسيكون مفيدا للباحث المبتدئ في هذا المجال أن يمد روابط الصلة بينه وبين أفراد هذه المجتمع العلمي بالتعاون في مختلف أوجه التعاون الأكاديمي والبحثي فيفيد بتجربته ويستفيد من تجاربهم. وينبغي عليه كذلك أن يلم إلماما كافيا بتاريخ الفولكلور، وذلك لكي يعرف الخطوط العريضة لنمو وتقدم هذا الموضوع في مختلف بلاد العالم.

وهناك بعض الصفات والمهارات التي يجب أن يفكر الباحث في التحلي بها قبل الدخول في العمل الميداني في مجال الفولكلور وهي كثيرة وسنورد هنا أهمها:

أول هذه الصفات التي يجب أن يتحلى بها الباحث في الفولكا ورهي صفة القبول: ونعنى بالقبول القدرة على التداخل مع الناس وخلق العلاقات الإيجابية معهم والتمتع بالعفوية والبساطة التي تجعل الناس يألفونه ويرتاحون بالإفضاء اليه بتجاربهم وخبراتهم. لابدأن يتمتع الباحث بصفات إنسانية كثيرة ضرورية لمثل هذا النوع من العمل الذي يتطلب الثقة كالصدق، والبساطة، والروح الإيجابية، والتعامل بمودة مع الناس. إن اللمسات الإنسانية في الحديث والتعامل تجعل الباحث مقبولا ومحبوبا فتقديم المساعدة لرواتك من كبار السن، أو قضاء بعض الوقت تستمع لأحاديثهم إذا شعرت أنهم يرغبون في الكلام معك عن أشياء تخصهم، كل ذلك مما يعزز الثقة ويضمن تطوير علاقات من الثقة والمودة المطلوبة في هذا النوع من العمل. وقد يجد الباحث نفسه في حاجة لأن يشارك رواته في بعض مناسباتهم أو أحاديثهم كنوع من محاولات تعزيز هذه الثقة معهم.

من أهم الصفات التي يجب أن يتحلى بها الباحث في هذا المجال أيضا: القدرة على إظهار الاحترام: احترام الناس، وعاداتهم وقيمهم الاجتماعية وتقاليدهم وأنماط لباسهم وأكلهم. فعلى سبيل المثال يظهر الباحث الاحترام لكبار السن والنساء من الرواة ويعدل من طرق الحصول على المعلومات بما يضمن خصوصية وراحة الرواة. وإذا صادف وأن قضى وقتا مع

رواته أو خلال مناسباتهم عليه أن يحترم عدات أكلهم ولباسهم وقيمهم الاجتماعية حتى وإن كانت مختلفة عن مجتمعه وعليه أن يكون منفتحا في تعلم الجديد من أنماط الحياة المختلفة عن حياته وعليه أن يحاول رؤية الأمور دائما بمنظار مختلف عن منظاره الخاص.

ولا بدأن أشيرإلى أن مظهر الباحث له دورمهم في تكويس الثقة بينه وبين مجتمع البحث الذي ينوي العمل فيه: فكلنا يعرف إن الانطباع الأول مهم في توجيه العلاقات المستقبلية على وجه الخصوص في المجتمعات التقليدية ولذلك على الباحث أن يهتم بمظهره دون مبالغة ومن الأفضل دائما ارتداء أزياء قريبة لما يرتديه الناس في مجتمع البحث فهذا يجعلهم يألفون الباحث ويحسونه كواحد منهم.

على الباحث في مجال الفولكلور أن يتمتع بقدرات لغوية متنوعة: فعليه أن يتقن اللغة الفصيحة والشعبية واللهجات المحلية للإنتاج الفولكلوري الذي يقوم بجمعه ودراسته وعليه أن يلم بعلم اللهجات الذي يساعده في فهم أبعاد المعاني في المواد التي ينوي دراستها.

على الباحث في مجال الفولكلور أن يتمتع بدقة الملاحظة: وهي من الصفات التي يجب أن يتحلى بها الباحث في الفولكلور مع جميع الباحثين في مختلف المجالات العلمية. يجب أن يحتفظ الباحث بذهنه متقدا وفي متابعة تامة لمجريات الحوار مع الرواة فهذا يتيح له ملاحظة وتيرة الراوي وعبوره بسرعة أو بتردد أو عودته مرارا إلى نقاط معينة وكل هذه النقاط يمكن أن تكشف للباحث عن مدى عمق ذخيرة الراوي بل يمكن أن تكشف له معرفته بمعلومات في نقاط معينة لا يرغب في البوح بها الشيء الذي يمكن أن يتحصل عليه الباحث في ظروف أخرى مختلفة ومقابلة لاحقة.

يساعد كثيرا أن يحاول الباحث التعرف على ثقافة المجتمع الذي ينوي العمل فيه: يجب على الباحث أن يحاول التعرف على طبائع الناس وعاداتهم والإلمام بثقافتهم البيئية وأنشطتهم الاقتصادية وثقافتهم الشعبية. إذا نوى الباحث العمل في مجتمع قبلي ينصح

حينهاأن يحاول الإلمام بتاريخ القبائل أو المجموعات السكانية والعلاقات التي تربطها ببعضها البعض. وأن يضمن أن يقدمه إلى المجتمع أحد أبناء المنطقة من الشخصيات التي تحظى بالقبول والاحترام. وان يلم بالأحوال الاقتصادية والسياسية في المنطقة ليتمكن من تبادل الأحاديث مع الناس بسهولة ومودة. إذا كان الباحث ينوى الجمع من مجتمعات زراعية فعليه أن يحاول الإلمام ببعض المعلومات البيئية مثل معرفة الأرض والتربة وأنواع النباتات الطبيعية ومواقيت الزراعة واطوار نمو المحاصيل ومعرفة الأنواع ومعرفة أطوار الجوومعرفة الشهور التي تضبط بها مواسم الزراعة والحصاد. إذا نوى الباحث الجمع في مجتمعات نائية أو مناطق قروية ينصح أن يحاول الحصول على معلومات عن الطرق وجغرافية المنطقة التي ينوي الجمع منها (الطيب 1977، 15). وأما الأفضل دائما أن يحاول الباحث التعرف المسبق على شخصية الراوى الذي هو مقبل على التعامل معه من أطراف أخرى ومعرفة مزاجه وتوجهاته وطباعه فكل ذلك مما يجعل التعامل معه سهلا على وجه الخصوص في البدايات الأولى.

#### التحضير للعمل الميداني:

بما أن هذه الورقة تعنى بأساليب العمل الميداني بالنسبة لطلاب الفولكلور، فنحن نفترض بأن العمل الميداني هنا المقصود منه العمل الميداني الذي يجريه طالب الفولكلور المتخصص لغاية إجراء البحث العلمي في مجال الفولكلور. والحال هكذا، فان الباحث يجب أن يهتم في بداية بحثه (بعد أن يتجاوز مرحلة تحديد عنوان بحثه) ببعض الأمور النظرية قبل الدخول في العمل الميداني ومنها الإطار النظري للبحث والذي يعني:

- عرض مشكلة البحث، وتقرير نوع المشكلة التي يسعى الباحث إلى إيجاد الحلول لها عبر العمل الميداني.
- 2. تحليل المشكلة، ويعني ذلك تحديد المعلومات ذات الصلة وأنسب الطرق لجمع هذه المعلومات.

- 3. العمل الميداني، ويعني جمع المعلومات بأساليب وتقنيات وطرق معينة وتدوينها وتوثيقها وتحليها.
  - 4. عرض ومناقشة النتائج.
- 5. مقارنة هذه النتائج بعد تحليلها وتفسيرها بفرضيات البحث وهنا تكمن إضافة الباحث العلمية والأكاديمية.

إن تكوين وفهم الإطار النظري للبحث هومن أهم العوامل في نجاح الباحث في مرحلة العمل الميداني لأن الباحث حينها يكون قادرا على فهم المعلومات المطلوبة من العمل الميداني. ويمكن أن يستخدم الباحث الفولكلوري طرقا مختلفة لمخاطبة مشاكل بحثية مختلفة، وعليه أن يحصل على المعرفة النظرية بالعمل الميداني وعلى التدريب الضروري الذي يمكنه من إنجاز العمل الميداني بصورة مرضية. يتطلب العمل الميداني من الباحث اختبار ظروف حياتية مختلفة والتحدث مع شخصيات جديدة تعبرعن نفسها بطرق قد تبدو للباحث مختلفة عما ألف. ولذلك فالباحث مطالب بمحاولة التكيف مع الظروف وعلى استخدام طرق ربما لم تكن في حسبانه في رحلة تحليل المشكلة. بل في بعض الأحيان يضطر الباحث إلى تعديل مشكلة البحث أو استبدالها كلية ومن الأفضل في هذا الصدد أن يضع الباحث في حسبانه أكثر من مشكلة متعلقة بموضوع البحث أوأن يولد من مشكلة البحث مشاكل أخرى متعلقة بها. وفي العموم هناك بعض النقاط التي يمكن للباحث أن يدركها لتسهل عليه هذه المرحلة وتساعده في الحفاظ على التوازن النفسي الجيد خلال جميع مراحل العمل الميداني والذي بدوره يعد عاملا مهما يضمن للباحث الاضطلاع بعمل ميداني موفق ومنها:

#### 1) توقع الصعوبات في العمل الميداني:

التوقعات المسبقة هي ما تؤثر دوما في تقييمنا للنتائج، فاذا أقدم الإنسان على عمل وتوقعاته منه كبيرة للغاية يمكن أن يحبط بالنتائج إذا كانت دون توقعاته. أما إذا أقدم على عمل وهو مدرك لأنه يمكن أن يلاقي فيه النجاح أوالفشل كان النجاح إذا ما وفق إليه في عمله كبيرا في نظره. وعلى ذلك فإن الباحث المقدم

على العمل الميداني عليه أن يتوقع الصعوبات والمعوقات التي يمكن أن تواجهه في العمل الميداني. يتعرض الباحث خلال العمل الميداني في الفولكلور للمفاجآت والاحتمالات التي لا يمكن تصورها سلفًا. وفي كل مرة، يجد نفسه في وضعية مختلفة، وأمام ظروف جديدة. فلكل جنس فولكلوري طرق وأساليب وأرضية خاصة في الجمع، كما أن لكل راو، تقاليد خاصة في التعامل، وأمورا معينة يجب مراعاتها. ويجد الباحث نفسه أمام العديد من الأسئلة التي تتعلق بكيفية تقديم نفسه في مجتمع البحث وهل سيتقبله الرواة، وهل سيكونون متعاونين معه، ويخشى الباحث أن يرتكب أي خطإ غير مقصود فتتعقد مهمته ويخشى أن يقضى الكثيرمن الوقت في الحقل ولا يظفر بالمعلومات التي يحتاجها في عمله، وفي خلال هذه التساؤلات يمر الباحث بمعاناة ذهنية ونفسية فائقة. علاوة على ذلك، فإن نظرة الناس إلى مواضيع الفولكلور والتراث الشعبي والحكم بعدم جدواها أو تفاهتها أوعدم قيمتها في هذا الزمن الذي يقيم فيه كل شيء بمقدار الربح أو الخسارة من أكبر الصعوبات التي يمكن أن تواجه الباحث الميداني (البكر 2009، 111). الأوضاع يمكن أن تصل أحيانا إلى نقاط محبطة لن يقلل من إحباطها إلا توقعاتك بها من البداية وفي مثل هذه الحالات يمكن أن تأخذ استراحة وتروح عن نفسك وتعود بروح أفضل.

#### 2) فهم طبيعة الرواة:

بطبيعة الحال يمكن جمع مواد الفولكلور من أفسراد أي مجتمع إلا أن هناك بعض الأشخاص يكونون مؤهلين أكثر من غيرهم بفضل صفاء الذاكرة لديهم أو العمر الطويل الذي عاشوه أو مقدراتهم في الأداء أو العمر الطويل الذي عاشوه أو مقدراتهم في الأداء أو الأدوار التي لعبوها في مجتمعاتهم للإدلاء بمعلومات أكثر تفصيلا وفائدة (Barits 2002, 7)، وهؤلاء الأشخاص هم الذين نطلق عليهم لقب (الرواة). والرواة هم بشرعاديون يمرون بظروف وتقلبات الحياة المختلفة وعلى الباحث في مجال الفولكلورأن يتفهم طبيعة الرواة (البكر 2009، 10-111) فسيجد من بينهم المتشكك، وصعب المراس، والذي يشعر بعدم بينهم المتشكك، وصعب المراس، والذي يشعر بعدم جدوى الحديث في الموضوع الذي تريد أن تتحدث

معه فيه، وسيجد فيهم كبيرالسن الذي يعاني من ظروف الخاصة، والزاهد في الكلام، والثرثار الذي يريد أن يحدثك عن كل شيء. وعليه أن يدرك أن الرواة هم بشر مثلنا لديهم مشاكلهم وظروفهم وميولهم وتوجهاتهم واهتماماتهم وعلاقاتهم. ومن بين هؤلاء يمكن أن يصادف الباحث الموهوبين، ومن لا موهبة لهم، وذوي الخيال الفني الأصيل، والمقلدين الذين يفتقرون إلى خيالهم المستقل، وسيصادف من بينهم الخبيرين المتمرسين في الفن، والذين يتعاملون مع تراثهم بجدية ويعتبرون أنفسهم حملة وحماة تراثهم، ومن هم لا يزالون في بداية التجربة. سيصادف الباحث المتفكهين، والمرحين، والأخلاقيين المتزمتين، وسيصادف الرومانسيين، والواقعيين، وفي كلمات أخرى فإن في إمكان الباحث في هذا المجال أن يجد بين حملة الفولكلور طيفا واسعا متنوعا من أنماط الشخصيات من حيث اتجاهاتهم السيكولوجية والفكرية ومن حيث تمكنهم وموهبتهم. يتعامل هؤلاء الرواة مع الباحث في المجال لأول وهلة من منطلقات كثيرة: أحيانا يتفهمون عملك، وأحيانا يشككون بك وبأغراضك، أحيانا يعتقدون أنك ستجنى المال من ورائهم أو أنك ستنشر أحاديثهم في الصحافة. أحيانا يحقرون مساعيك وبحثك بطريقة محبطة، وأحيانا يصرون على توضيح عدم الجدوى في عملك أو في الحديث عموما. ينبغى عليك أن تتفهم كل ذلك وتمتصه وينبغى عليك أن تحافظ على عينيك دائما على هدفك وعلى طريقك. ويتقاطع طريق الباحث مع طريق الراوي في نقطة معينة هي نقطة مقابلته ومحاولة جمع المعلومات منه. وهذا الحدث يمكن أن يقع في أي مرحلة من مراحل حياة الراوي. يمكن أن تقابل الراوي وهو في مرحلة من حياته يعانى الإحباط أو الاكتئاب. يمكن أن تقابله بعد أن يتقدم في العمر ويزهد في الحديث عما يهمك. وفي حالات أخرى يمكن أن تجده متحمسا للحديث وراغبا في المساعدة. يمكن أن تجده في حالة انشغال ولم يستطع أن يوفر لك وقته رغم رغبته في ذلك، ويمكن أن يكون مستغرقا في عمل إبداعي يأخذ جل وقته واهتمامه وطاقته. ينبغي عليك أن تتفهم ظروف رواتك فهم بشر عاديون. تفهم ظروفهم النفسية والصحية والإبداعية أحيانا، وعدل



من توقعاتك وحساباتك دائما لتوافق ظروفهم وتتحلى بالصبر والتفهم والمودة في معاملتهم فهذه الأشياء هي ما تضمن لك الحصول على ما تتطلع إلى الحصول عليه من رواتك.

#### 3) الاطلاع على المادة المكتوبة المتوفرة عن موضوع البحث:

يقوم الباحث بالعمل الميداني بعد أن يحدد فرضيات بحثه الأساسية. ولكن قبل الانخراط في فرضيات بحثه الأساسية. ولكن قبل الانخراط في العمل الميداني سيكون مفيدا للباحث بالاطلاع على المادة المكتوبة عن موضوع البحث وهذه خطوة هامة للغاية. وهناك في العادة مصادر أولية ظاهرة، ومصادر ثانوية لا يصل إليها الباحث إلا بعد الاطلاع على المصادر الأولية وموالاة البحث والتقصي حولها. إن الاطلاع على مثل هذه المصادر في المراحل الأولى قبل القيام بالعمل الميداني يضمن للباحث التعرف الى أين وصل الباحثون من قبله ومعرفة أي النقاط التي غطوها وأي النقاط التي أهملوها أولم يوفقوا في التي غطوها وأي النقاط التي أهملوها أولم يوفقوا في

تغطيتها وهكذا يستطيع أن يواصل من حيث توقف الآخرون. يمكن أيضا أن تزوده الأدبيات السابقة التي تتحدث عن موضوع البحث أو منطقة البحث أو حتى عن الرواة المحتملين بمعلومات مهمة عن جغرافيا وثقافة وطرق ووسائل المواصلات والتنقل في المنطقة التي ينوي الجمع منها كما يمكن أن تزوده بالخلفيات الاجتماعية والاقتصادية والتوجهات السياسية لرواته المستقبليين. وبما أن علم الفولكلور علم متداخل متشابك مع كثيرمن العلوم الأخرى القريبة وذات الصلة كالتاريخ والأدب وعلم اللغات وعلم الاجتماع والفنون والموسيقى فعليه أن يوسع دائما نطاق بحثه وتقصيه في محاولة التعرف على المصادر الأولية عن موضوع البحث.

## التواصل مع باحثین آخرین عملوا فی نفس المجال أو المجتمع:

إن من حسن التخطيط أن يتواصل الباحث مع باحثين آخرين سبق وأن عملوا في مجتمع البحث أو اتصلوا برواة معينين ينوي الباحث أن يستطلع معلوماتهم. يمكن أن تضمن مثل هذه الخطوة الكثير من المنفعة وتجنب الباحث الكثيرمن المشقة. على سبيل المثال يمكن أن يروده الباحث أو الباحثون السابقون بأفضل طرق الجمع في المجتمع المعين. ويمكن أن يلفتوا نظره إلى بعض المواضيع التي ينبغى عليه تجنب الكلام فيها أو مباشرتها بطريقة معينة. ويمكن أن يوضحوا له طبيعة المجتمع وعاداته وقيمه الاجتماعية والأخلاقية. يمكن أن يدلوه على شـخصيات محبوبة يمكن أن يلجأ اليها لتسهيل اتصاله مع الرواة أو على العكس إذا كانت هناك شخصيات مكروهة لأي اعتبارات في ذلك المجتمع وفي هذه الحالة لن تصلح لأن تكون مدخلا مناسبا لعمله. يمكن أيضا أن يروده من سبقه من الباحثين بملاحظاته الشخصية والتي عبرها يستطيع فهم طبيعة الناس في مجتمع البحث فيضمن أن يتصرف دائما باللباقة والكياسة الكافيين لتفادي الإشكالات والاحتقانات التي يمكن أن يولدها جهله بمثل هـنه التفاصيل.

#### الوسائل العلمية لجمع مواد الفولكلور:

على الباحث في هذا المجال أن يدرك أن المواد الفولكلورية التي نسعى إلى جمعها وتسجيلها إنماهي تجارب حياتية معقدة تتداخل عناصرها وتتشابك وتتماهى لذلك يجد الباحث نفسه مضطرا إلى استخدام أكثرمن طريقة في سبيل الوصول إلى كافة تفاصيلها. يجمع الباحث من خلال العمل الميداني مجموعة متنوعة من البيانات منها الأجناس الفولكلورية نفسها، ومنها معلومات عن النسق الذي ينتشر الفولكا ورعبره، ومنها المعلومات عن حاملي التراث ومنها معلومات عن السياق الطبيعي الذي يظهر فيه التراث بشكل عفوي ومناسبات الأداء وأساليبه. ويجمع الباحث أيضا البيانات الفولكلورية وهي تتضمن معلومات يمكن من خلالها مقارنة بيانات الباحث مع بيانات أخرى سابقة جمعها باحثون آخرون من نفس منطقة الجمع وذلك للتعرف على حيوية واستمرارية الجنس الفولكا وري المعنى بالجمع في المنطقة مكان البحث. وأخيرا يجمع الباحث معلومات عن أفكار الفولكلور ونعنى بها المفهوم الفكري لحاملي التراث عنه (عن التراث نفسه) ويتضمن ذلك سلوكهم ومشاعرهم وأفكارهم عن الجنس الذي يحفظونه أويؤدونه وردود أفعالهم النفسية والاجتماعية تجاه مواد وظروف الفولكاور. وتتعدد أساليب جمع مواد الفولكلور، وهي تشمل ولا تقتصر على: الملاحظة والمقابلة والاستبيان، إلا أني سوف أركز في هذه الورقة على أسلوبين لجمع المواد الفولكلورية وهما (الملاحظة والمقابلة) وهما الطريقتان المستخدمتان في البحوث العلمية في مجال الفولكلورحيث توفران معلومات تتميز بالموضوعية والانضباط والاتساع والشمول لأنها تعتمد على جمع المعلومات من العمل الميداني بالإضافة إلى جمعها من المدونات والأدبيات المتعلقة بمجال البحث.

#### الجمع بالملاحظة:

يمكن تعريف الملاحظة بأنها الإعتبار المنتبه لحادثة أو ظاهرة أو شيء ما. وأما الملاحظة العلمية فهي

الإعتبار المنتبه للظواهر والحوادث بقصد تفسيرها واكتشاف أسبابها والوصول إلى القوانين التي تحكمها (غرابية وآخرون 1977 ،33). وتعتبر الملاحظة من أهم الأساليب لجمع المادة الفولكلورية في الميدان وهي تكمل غيرها من أساليب جمع المادة الفولكلورية. والملاحظة في مجال الفولكلورهي المشاهدة والمراقبة الدقيقة لظاهرة أوسلوك معين وتدوين الملاحظات الناتجة عن هذه المراقبة، وتكون الملاحظات التي تدون نتيجة المشاهدة مبنية على أسسس علمية ووعى وفهم دقيق للجنس الفولكلوري موضع الدراسة. وتُستخدم الملاحظة في الفولكلور كوسيلة لجمع البيانات حول الأجناس والأنشطة الفولكلورية ولكنها أنجع في فهم المعتقدات والعادات والتقاليد وفنون الأداء والحرف اليدوية. فالعادات ممارسات حية لا يمكن أن تختزل في نص أو تتمثل في أداة معينة ولكنها جماع ذلك كله تجسد أمام الباحث في سلوك. وحقيقة أنها تصدر عن معتقد معين وتتوسل بأدوات معينة وترتبط بصيغ وعبارات بالذات لكنها حركة درامية تعرض نفسها للملاحظـة بـكل جـلاء (الجوهـري وآخـرون 2006، 76). وتتميز طريقة الملاحظة بأنها تمكن الباحث من جمع المعلومات تحت ظروف سلوكية مألوفة (وقت حدوثها) ولا تضع أي مجهود على الجماعة موضع الدراسة بالمقارنة مع غيرها من طرق جمع المعلومات، وهي طريقة لا تعتمد كثيرا على الاستنتاجات ولذلك تعطى نتائج موضوعية وخصوصا فيما يختص بدراسة العادات والمعتقدات والحرف اليدوية وغيرها من أشكال الثقافة المادية.

وتنقسم أساليب الملاحظة إلى نوعين:

- الملاحظة غيرالمشاركة:

وهي التي يلعب فيها الباحث دور المتفرج أو المشاهد بالنسبة للحادث أو الظاهرة موضوع البحث، وهذا النوع يتضمن النظر أو الاستماع إلى موقف أو حدث اجتماعي معين دون المشاركة الفعلية فيه. ومن ميزاتها أنها تقلل من تأثير الباحث على سياق المشاهدة لأنه لا يكون مشاركا فيه ولكنها في نفس الوقت تجعل من الصعب على الباحث أن يتفهم حقيقة الموقف أو يدرك

كافة جوانب الموضوع لأنه لا يستطيع أن يقرأ المعاني التي تتضمنها تصرفات المشاركين وحركاتهم وتعابير وجوههم.

#### - الملاحظة المشاركة:

وهي التي يقوم فيها الباحث بدور العضو المشارك في حياة الجماعة موضوع البحث. في الغالب يعيش الباحث مع الجماعة التي يريد أن يجمع منها ويشاركهم كافة نشاطاتهم ومشاعرهم وبالتالي فإنه يلعب دورين: أولهما العضو المشارك في حياة الجماعة، وثانيهما دور الباحث الذي يجمع البيانات. وتتميز الملاحظة المشاركة بصدق وغزارة بياناتها لأنها تكون قد جمعت في بيئتها الطبيعية وهي تفسح المجال أمام الباحث لملاحظة جوانب السلوك الخفية، وأن يتفهم سلوك الأفراد بشكل ادق، وأن يقرأ المعاني التي ترتسم على وجوه أفرادها، وان يناقش مواضيع حساسة لا يجرؤ الباحث الغريب عن الجماعة على طرحها.

وعلى كل حال فهناك إعتبارات هامة يجب على الباحث أن يراعيها من أجل الحصول على بيانات مفيدة عند استخدام طريقة الجمع بالملاحظة وسأتعرض لها بإيجاز وهي:

- الحصول على معلومات مسبقة عن الشيء الذي تود مشاهدته: يجب على الباحث أن يقرر مسبقا الجوانب التي عليه ملاحظتها والظواهرالتي تستحق التسجيل، فإذا كان الباحث مدركا مسبقا للأمورالتي يجب عليه ملاحظتها فإنه سيلاحظ ويتذكر جوانب أكثر تفصيلا للوضع مما لو ذهب للملاحظة دون هذه المعرفة المسبقة.
- اختبار الأهداف العامة والمحددة: قد يحصل الباحث على فكرة جيدة عما يجب ملاحظته وتسجيله عن طريق الأبحاث والدراسات التي كتبت حول موضع الملاحظة. كما أن صياغة أهداف البحث الذي يقوم به الباحث وإدراج العناصر المحددة التي تحتاج إلى البحث تملي على الباحث الجوانب التي يجب ملاحظتها، وقد تفرض عليه بعض الضوابط. إن تحديد الباحث للسلوك والظواهر المتوقع ملاحظتها ستمكنه من المحافظة

على موضوعيت في الملاحظة، وستمكن غيره من الباحثين من إدراك حدود وأبعاد بياناته ومعلوماته وهذا سيسمح لهم بإثبات صحة بحث عن طريق القيام باتباع خطوات البحث مرة أخرى للتأكد من النتائج (غرابية وآخرون 1977، 35-38).

- تصنيف وتحديد المعلومات: على الباحث أن يصنف ويحدد المعلومات التي يحصل عليها بالمساهدة ومن هذه التصنيفات تسجيل بيانات رقمية للظواهر التي يشاهدها، مع تسجيل معلومات وصفية، وتدوين بعض الملاحظات والتفسيرات لها وقت حدوثها. وعلى الباحث أن يراعي دوما السياق العام للظاهرة ودلالة كل جزئية من جزئياتها ووظيفتها وعلاقتها بالظواهر العامة الأخرى وإلا بقيت المعلومات المجمعة وصفا خارجيا فاقد المعنى (الجوهري 1978، 55).
- التدرب على الآلة التي تسبجل بواسطتها المقابلات: أن تدرب الباحث على الآلة التي يسبجل بها الملاحظات بالإضافة إلى برنامج الملاحظة سيمكنه من تسبجيل الملاحظات وتدوين النتائج في أقصر وقت ممكن (غرابية وآخرون 1977، 35-38).

#### تدوين معلومات ونتائج الملاحظة:

إن السياق الذي تتم ملاحظته هوالذي يقرر ويحدد متى وأين يستطيع الباحث أن يقوم بتسجيل ملاحظاته. ومن الأفضل بطبيعة الحال أن يقوم الباحث بتسجيل ملاحظاته بأسرع وقت ليقلل من الباحث بتسجيل ملاحظاته بأسرع وقت ليقلل من احتمالات الانحياز وتحريفات الذاكرة، إلا أن ذلك لا يكون ملائما دائما إذ يمكن أن يتعارض مع جودة ملاحظة الجامع ويشتت من انتباهه ويحرمه من المتابعة المستمرة للحدث موضوع الملاحظة. كما أن تدوين الملاحظات أثناء الحدث قد تؤثر على طبيعية السياق الذي يجرى فيه الحدث ويمكن أن تؤدي إلى السياق الذي يجرى فيه الحدث ويمكن أن تؤدي إلى الباحث تدوين ملاحظاته بعد انتهاء الحدث موضوع الماحدث موضوع الماحدث موضوع الماحدث موضوع الماحدث موضوع الماحدث موضوع الباحث تدوين ملاحظاته بعد انتهاء الحدث موضوع

الملاحظة. ولكن لابدله أن يكون حريصا في التفريق بين الملاحظة والتأويل، إذ إن الباحث لا يستطيع أن يسبجل كل ما رآه وبالتائي فان ما يسبجله حقيقة هو (منتقى) سواء بإدراك أوبغيرإدراك والانتقاء في حد ذاته عامل للتأويل. وعندما نضيف إلى ذلك الانحياز الذي يمكن أن يظهر نتيجة لطبيعة الباحث النفسية أو وجهة نظره الشخصية وبعض العوامل الأخرى التي يمكن أن تؤثر بشكل الانتقاء لما يمكن أن يسجله الباحث نصبح واعين للمشكلات الكبيرة في التفريق بين (الملاحظة) و(التحريف). ولذلك كله من الضروري أن يلتزم الباحث بتسجيل الوقائع حسب حدوثها ويتجنب إدخال أية تفسيرات على البيانات إلاإذا لمس أنها ضرورية كإضافة لإثبات المعلومات. ويفضل أن يؤجل الباحث تقديم تفسيراته أو تقييمه الذاتي حتى يكمل جمع معلوماته وتصبح لديه صورة أوضح للموقف الذي يلاحظه. وهذا لا يمنع أن يقوم بتدوين بعض التفسيرات أثناء الملاحظة إذا شعر بأنها يمكن أن تساعده في تحليل البيانات فيما بعد، أو في ربط المعلومات ببعضها البعض، وعليه في هذه الحالة أن يحافظ على الموضوعية وألا يستبق الأحداث ويحاول أن يخلص إلى استنتاجات غيرمبررة بمشاهداته (غرابية وآخرون 1977، 38).

#### الجمع بالمقابلة:

المقابلة هي وسيلة أخرى من وسائل العمل الميداني في مجال الفولكلور. ويعتبرجمع مواد الفولكلور بالمقابلة من الوسائل المناسبة في جمع الكثير من التفاصيل خاصة إذا وفق الباحث في إجراء المقابلات مع رواة يحملون ذخيرة فولكلورية واسعة. والمقابلة هي عبارة عن تفاعل لفظي يتم عن طريق موقف مواجهة يحاول فيه الباحث أن يستثير ذخيرة الراوي الفولكلورية للحصول على بعض البيانات الموضوعية عن جنس فولكلوري معين. وهي أداة من أفضل أدوات جمع المعلومات في البحث العلمي، بل وأكثرها استخداما وأحسنها وأفضلها على الإطلاق خاصة في المجتمعات التي تنتشر فيها الأمية وتستخدم خاصة في المجتمعات التي تنتشر فيها الأمية وتستخدم

المقابلة في الكثيرمن العلوم الإنسانية، خاصة علم الفولكلور وعلم النفس وعلم الاجتماع والإنثروبولوجيا.

وتعنى المقابلة المواجهة أو المعاينة وهي تقوم على الاتصال الشخصى والاجتماع وجها لوجه بين الباحث والرواة من أجل البيانات التي يريد الباحث الحصول عليها لأغراض البحث العلمي. ويجمع الباحث المعلومات من الرواة عن طريق أسئلة يلقيها الباحث للحصول على معلومات مفصلة من مخزون الراوي الفولكلوري أو لجمع معلومات مفصلة من الراوي حول موضوع أوجنس فولكلوري معين مما يصعب الحصول عليه عن طريق وسائل جمع البيانات الأخرى. ويبدأ الباحث بأن يوجه أسئلة عامة، ثم يركز تدريجيا على محور الاهتمام فيضيق من نطاق الأسئلة حتى يتمكن من الحصول على المعلومات النوعية والخاصة تدريجيا. ولضمان الحصول على المعلومات فضلاعن إنشاء علاقة من الاحترام والارتياح بينه وبين رواته يجب أن يراعى الباحث الخطوات التالية عند إجراء المقابلات:

- 1. تحديد أهداف المقابلة: يجبب أن تكون الأهداف من المقابلة مفهومة للباحث نفسه ويمكن الحصول على تلك الأهداف والمواقف من خلال الدراسات السابقة، الكتب والأدبيات المرتبطة بموضوع البحث، أسئلة وأهداف البحث، واستشارة المختصين.
- 2. تحديد زمان، ومكان المقابلة، وتحضير أسئلة المقابلة مسبقا: ويجب على الباحث إجراء بعض الأبحاث الأولية والتفكير في بعض الأمور المعينة المتعلقة ببحثه. فهذا سوف يمكنه من أن يكون (محاورا نشطًا) من خلال طرح الأسئلة ذات الصلة على المبحوثين أو الرواة.
- 3. يفضل أن يكتب الباحث ملاحظاته عن المقابلة أثناء إجرائها.
- 4. ويجب أن يكتب الباحث تقريرا مفصلا عن المقابلة فور انتهائها.
- 5. يجب أن يقوم الباحث بإعلام رواته بطبيعة البحث

ويشجعهم على التعاون معه. ويجب أن يكون واضحا مع رواته بحيث يفصل لهم طبيعة عمله والمؤسسة العلمية التي يتبع لها إن وجدت، وأن المعلومات المجموعة لغرض البحث العلمي وتوثيق التراث. ومن المهم أن يطلب الباحث الإذن بتسجيل المقابلة، إذا كانت ستسجل على شريط أو بأية وسيلة أخرى (Barits 2002, 10).

6. اعتماد التلقائية والعفوية في طرح الأسئلة، فهذا من شأنه أن يبسط موقف المقابلة ويخفض من توتر الراوي إلى المستوى الذي يناسب نجاح المقابلة، يجب أن تكون تجربة الحديث إلى الراوي مريحة للباحث والراوي على حد سواء وان لا يقتصر هدف الباحث على الوصول إلى المعلومات بصورة مجردة.

#### المقابلة الأولية والمقابلات المتعمقة:

ينصح الباحث دائما بالاهتمام بإجراء مقابلة أولية مع الراوي: ومن شأن هذه المقابلة أن تخلق نوعا من التآلف والثقة بين الباحث والراوي، وهي فرصة لاختبار معلومات الراوي وصفاء ذاكرته واستعداده للتعاون مع الباحث. من جهة أخرى فإنها تعرف الراوي على موضوع البحث وأهدافه وتتيح له الفرصة لتنظيم أفكاره. وفيها يجب أن يأخذ الباحث موافقة راويه على استخدام المعلومات التي سيدلي بها في المقابلات لأغراض البحث العلمي، كما تعرفه بالظروف التي ستجرى فيها المقابلات اللاحقة مثل المكان وضرورة العمل في هدوء وطريقة تسجيل المقابلات إن كانت على الورق أو على الأشرطة. كذلك يمكن أن يتفق الباحث مع الراوي على نوعية الأسئلة أو المناطق التي يملك فيها الراوي معلومات غزيرة ومفصلة عن موضوع معين. من جهة أخرى تمكن هذه الإجراءات الراوي من الاطلاع على موضوع البحث والأسئلة التي يتوقع منه الباحث الإجابة عليها فيصبح في إمكأنه أن يفكر ويسترجع معلوماته ويصنفها ويبوبها من أجل المقابلات اللاحقة. وقد يدرك الراوي أنه نسى تفصيلا معينا فيلجأ إلى ما ينعش ذاكرته من معارفه أو رواة آخرين قبل الالتقاء بالباحث في المرات القادمة. وهكذا

يمكن أن تتيح المقابلة الأولى ترتيب الأمور بحيث يكون السراوي والباحث على اتفاق حول الأمور الأساسية في المقابلات اللاحقة.

يجب أن يكون الباحث قادرا على تقييم ذخيرة الـراوي مـن المقابلـة الأولى. إن للذاكـرة قابليـة هائلـة على الحفظ والاسترجاع عند الحاجة. لكن (وتلك حقيقة يجب التسليم بها) هذه المقدرة على الاسترجاع والاستدعاء للمعلومات تضعف وتتعرض الذاكرة للضعف والاندثار إذا ما وصل حامل المخزون إلى مراحل عمرية متقدمة من دون الوصول إلى ما في ذاكرته من مواد. في حالات أخرى يوصف راوما بأنه على اطلاع على موضوع معين ولكن المقابلة الأولية تكشف عن فقر ذخيرته. وأحيانا يحدث العكس فيكتشف الباحث في أثناء المقابلة الأولية إن للراوى ذخيرة تراثية واسعة. وأحيانا أخرى يمكن أن يكون الراوي على علاقة حميمة بمجتمع البحث أو موضوعه لكنه لا يملك الاهتمام بالتفاصيل ويأخذ الأمور كمسلمات. ومن المعلوم أن كل راويتميزعن الآخرين ولا يوجد راويان يتميزان بالقابليات الشخصية نفسها في مجال الرواية والإبداع والإلهام. فالقابلية الشخصية للراوي مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بالمخرون التراثي لديم ومدى تقديره لهذا التراث. من أجل ذلك كله يجب أن يقوم الباحث بمحاولة تقييم ذخيرة الراوي من المقابلة الأولى أومن المقابلات الأولى فهذه الخطوة تختصر كثيرا من الوقت.

على الباحث أن يقيم معلوماته التي حصل عليها في المقابلة الأولى ويتفقدها باهتمام ليستطيع توليد مزيد من الأسئلة الموجهة التي يوجهها للراوي في مقابلاته القادمة. في المقابلات اللاحقة يكون الباحث في وضع يمكنه من ملاحقة التفاصيل بعد الحصول على المعلومات الأساسية في المقابلة الأولى. ومن المهم أيضا أن يحسن الباحث ترتيب الأسئلة وتسلسلها وتوجيهها في الوقت المناسب ليحافظ على سلاسة الحوار ويضمن الوقت المناسب ليحافظ على سلاسة الحوار ويضمن حيوية مزاج الراوي كما يضمن أن يظل الحديث دائما في صلب الموضوع ولا يضيع الوقت في أحاديث جانبية. إن إنعاش ذاكرة الراوي وتقليب المعلومات معه من شأنه أن يمنح الباحث المزيد من المعلومات، وعلى الباحث ألا



يكتفي بمجرد توجيه الأسئلة بل أن يكون مع الراوي في حوار متصل ومداخلات مستمرة تضمن له الحصول على النفاصيل. على أن ذلك لا يعني مقاطعة الراوي كل برهة فالموازنة بين الإصغاء والمداخلة تبقى أمرا مهما ويخضع لحساسية الباحث وحسن تقديره.

يجب على الباحث أن يتأكد بأن الراوي فهم سواله جيدا وإلا سيكون عليه أن يعيد صياغة الكلمات. من الضروري أن يعيرالباحث امر صحة المعلومات التي يحصل عليها في أثناء المقابلة اهتماما خاصا، وهناك عدة مصادر محتملة للأخطاء فقد يكون المصدر خطأ في السمع أوالمشاهدة أوقد يخطئ الراوي في تقديره للزمن والمسافات، وإذا سئل عن أمور تحتاج إلى استعادته لذكرى حوادث حصلت منذ فترة طويلة فهنا يمكن أن يكمن مصدر الخطأ (غرابية وآخرون 1977، 50). وبسبب ميل الناس إلى المبالغات أو التصريح بإجابات غيردقيقة وغير موضوعية يتوجب على الباحث أن يكون حذرا. ويمكن أن يعاود سؤال الراوي عن النقاط يكون حذرا. ويعطيه الفرصة لتفسيراجاباته السابقة وتوضيحها وفي بعض الحالات يحسن أن يعيد الباحث

صياغة الإجابة بكلماته ثم يستفسر من الراوي إذا كان فهم إجابة الراوي بشكل صحيح.

وعلى الباحث أن يحافظ على سيرا الأمور بشكل مرن في المقابلات. على الرغم من أن الباحث ينصح بالاتفاق مع الراوي على الأمور الأساسية في سير المقابلات إلاأن الباحث يجب أن يحافظ على سيرا لأمور بشكل مرن في المقابلات اللاحقة، وعليه أن يتيح الفرصة لرواته بالحديث والتعبيرعن آرائهم بحرية ولكنه أيضا ينصح بإبقاء الأمور ضمن تخطيطاته المسبقة وذلك بالحفاظ على خط سير الحوار، فقد يميل الراوي إلى الانحراف للحديث عن مواضيع لاتهم الباحث أو موضوع بحثه. ومن جهة أخرى تكمن قدرة الباحث على التعامل بمرونة مع الانفعالات التي يمكن أن تعرض في أثناء المقابلة. فعليه أن يكون قادرا على إخفاء الدهشة أو الضيق أو الاستياء أو التحكم في السأم والضجر التي يمكن أن تجلبها إجابات الراوي في أي مرحلة من مراحل المقابلات (Goldstein 1977, 118). ويجب أن يشعر الراوى دائما أنه حرفي التعبير عن نفسه دون الخوف من الاستهجان أو اللوم أو الجدال. ويجب على

الباحث التحلي بالصبروعدم استعجال النتائج وتفهم ظروف الرواة وأوقات راحتهم أو عملهم أو معتقداتهم وتوجهاتهم كل ذلك من المهم للباحث فهو يضمن له تطور علاقة احترام وتقدير متبادلة مع رواته.

من المهم أن يحصل الباحث على بعض المعلومات التاريخية عن وضع كل قطعة من أجناس الفولكلور يوردها الراوي. من المهم مثلا أن يسال الباحث عن عنوان القطعة أو الاسم الذي يطلقه الراوي على القطعة وكيف يصنف الراوى نفســه القطعة المعنية. مـن المهم أيضا أن يسأل الباحث عما إذا كان هذا التراث لايزال حيا وهل يـؤدى الآن ام أصبح مجرد ذكريات. من المهم أن يسال الباحث عن مصدر معلومات الراوي ومن أين سمع القطعة المعنية وهل سمعها من شخص معين أومن اشخاص آخرين وهل شارك في أدائها وهل كتب الراوي النص لحفظه ام حفظه بكثرة تكراره. من المهم أيضا أن يحصل الباحث على قطعة مكتوبة أومسجلة إذا علم بوجودها. من المهم أيضا أن يعرف الباحث شعور الراوي تجاه مواد التراث التي يجمعها. على سبيل المشال ماهو شعور الراوي حين يسمع أو يؤدي قطعة معينة، وماهى المشاعرالتي تنتابه حين يؤديها أويسمعها، وما هو تقييم الراوي لجماليات النص ولماذا يحبه ولماذا يؤديه. من المهم أيضا أن يسال الباحث عن الطرق المختلفة لأداء القطعة الواحدة إذا كانت بألحان مختلفة أو طرق مختلفة (Goldstein 1977, 121). وأنه من الطبيعي في جمع المواد الفولكلورية وعلى وجه الخصوص في مجال الأدب الشعبي أن يختبر الباحث بعض الاختلافات في الأداء أو الكلمات في القطعة الواحدة. إن للمتغيرات في هذه الحالة أهمية أكبرمنها في الأدب المدون. إن ذاكرة المؤدي أو الراوي أو القاص هي الوسيلة الوحيدة لحفظ النص الذي يبتدع ومع ذلك أوضحت بحوث عدد من الفولكلوريين إن النص لا يثبت على حالة واحدة حتى على لسان نفس الشخص إذ يلعب الارتجال أيضا دورا في أثناء الأداء فلربما يلجأ الراوي إلى إحداث اختصار أوإطالة في بعض المحطات فيسقط من النص أويضيف إليه أويعيد التأكيد على بعض الأجزاء التي لم يؤكد عليها من قبل تبعا لمزاجه أوما يمليه السياق أو الجمهور (سوكولوف

137،2000). إن الحصول على كل الإجابات أو بعضها أو القليل منها يسهم بالتأكيد في تزويدنا ببعض المعلومات المفيدة باتجاه تكوين صورة كلية عن قيمة ووضع وسياق الأداء لكل جنس فولكلوري.

يجب أن يكون الباحث قادرا على فهم طبيعة وحيوية الجنس الفولكلوري الذي يجمعه. تعني الحيوية مقدرة الكائن الحي على تأدية وظيفته ويراد بها الفاعلية والنشاط. وتعنى حيوية التراث بالتالى حياته واستمراره وبقائه في مجتمعه بفاعلية وهي الحالة التي يمكن أن يكون عليها التراث في حالة استقرار المجتمعات وعدم حدوث مشاكل مجتمعية كبيرة كالحروب والهجرة وما ينتج عنها من تغييرات اجتماعية وثقافية كبيرة. يجب على الباحث في الفولكلور أن يكون قادرا على تمييز مدى حيوية التراث ويرصد أي نوع من التغييرات أو التحويرات التي طرأت على هذا التراث أو على المشهد الداخلي للمجتمع المعنى مثل أفكار جديدة أو نوعيات أداء جديدة أو وسائل اتصال جماهيرية تتيح انتقال الفولكا وربطريقة مختلفة. إذا صادف الباحث المجتمع في حالة استقرار يكون الجمع الفولكلوري أسهل وأسرع ويستطيع الباحث حينها الحصول على بيانات كافية ولكن إذا صادف الباحث تغييرات مجتمعية أو فولكلورية حدثت أو في حالة تطور يضطر حينها إلى تمحيص الطبقات المختلفة لهذا الجنس الفولكاوري.

يجب أن يحاول الباحث فهم علاقات الرواة ببعضهم البعض والإفادة منها. إن التعرف بالراوي الأول بمثابة التقاط طرف الخيط في العمل. وهذا الخيط يمكن أن يقودك إلى المزيد من الرواة. في العادة يعرف الرواة في موضوع معين بعضهم بعضا. فهناك هذا الاهتمام المشترك الذي يجمعهم حتى ولولم يكونوا يعيشون في منطقة واحدة. وفي العادة يدرك كل واحد منهم مدى منطقة واحدة. وفي العادة يدرك كل واحد منهم مدى المعين إن خيطا واحدا من الشغف يجمع دوما بين أولئك الذين يهتمون بموضوع مشترك وفي العادة تجمعهم أحاسيس من المودة لأنهم يستمتعون بقضاء تجمعهم أحاسيس من المودة لأنهم يستمتعون بقضاء

الوقت معا إذا اجتمعوا كما يمكن أن تجمعهم أحاسيس من المنافسة لكن التقدير المشترك يكون دوما حاضرا. في أحيان قليلة ربما يتواجه الباحث بعلاقات معقدة بين رواته وعليه أن يلتقط ذلك بحساسية وذكاء وأن يرتب أمـوره بمراعاة ذلك حـتى لا يزعـج أحدا مـن رواته. على الباحث أن يحرص دائما بعد أن يستوفي معلوماته من الباحث الأول أن يجعله يرشح له رواة آخرين أو يلتقط بنفســه أســماء رواة آخرين مـن حديث الـراوى ويطلب منه تسهيل الاتصال بهم. وعلى الباحث علاوة على ذلك أن يلتقط بحس سليم طبيعة العلاقات بين هـؤلاء الرواة كما أسلفت وعليه أن يفهم مشاعر الود أوالمنافسة بينهم وكل ذلك سيساعده في مرحلة لاحقة في اختيارهم لإجراء جلسات النقاش المشترك والتي يتحقق عبرها من سلامة معلوماته ويقارن فيها إفادات رواته ويستفيد فيها من تحفيزكل منهم لذخيرة الآخر. إن كل مقابلة ينبغى أن تكون مناسبة جديدة لتوطيد العلاقات مع الرواة. ويجلب أن تتوفر علاقة طيبة من الاحترام المتبادل فيضمن الراوي إن الباحث لن يحكم عليه بسبب آرائه أو معتقداته أو ممارساته ويجب أن يشعرإن الباحث يقدره بسبب التعاون الذي يبديه.

#### التأكد من معلومات المقابلة:

إعادة موضوع المقابلة مع نفس الراوي ومع رواة آخرين:

على الباحث أن يستطلع رواة مختلفين في موضوع بحثه وفي نقاطهامة في عمله. ويتيح تعدد الرواة للباحث أن يستمع للمادة التي ينشدها من عدة مصادر، للباحث أن يستمع للمادة التي ينشدها من عدة مصادر، ويتيح له ذلك أن يقارن روايات الرواة ببعضها البعض، وأن يقيم ذخيرة كل منهم وبالتالي تكوين رؤية شاملة عن الموضوع. وللتأكد من معلومات المقابلة سيكون مفيدا أن يعاود الباحث إثارة نفس الأسئلة أو بعض النقاط مع نفس الراوي بفارق زمني كاف لمقارنة إجاباته مع بعضها مع مراعاة الفارق الزمني بينها للتأكد من مقارنة إجابات الرواة أو افاداتهم وربما يسألهم بطريقة مقارنة إجابات الرواة أو افاداتهم وربما يسألهم بطريقة لبقية عن سبب اختلاف أو تضارب إفاداتهم. وفي هذه النقطة يجب أن يكون الباحث حساسا ولبقا بما يكفي لاستشعار طبيعة العلاقات بين رواته. كثيرا ما يعرف

الرواة بعضهم بعضا وتكون بينهم علاقات واقعية في الحياة العادية. وكثيرا ما تتقاطع طرقهم فبعضهم أصدقاء ولا يمانعون من مناقشة تضارب إجاباتهم بطريقة مثمرة، وبعضهم يتنافسون وقد يفضل الراوي حينئذاً لا تتم مقارنة إفاداته براو معين وكل ذلك مما يجب أن يضعه الباحث في حسبانه.

#### جلسات المناقشة الجماعية:

في مرحلة متقدمة من الجمع وبعد التعرف على الرواة بشكل جيد وتقييم ذخيرة كل منهم وفهم طبيعة العلاقات بينهم، يمكن أن يلجأ الباحث إلى عقد جلسات مناقشة جماعية بموافقة رواته بالطبع. حينما يكون الرواة على علاقة جيدة مع بعضهم البعض ويجمعهم شغف مشترك في موضوع واحد (موضوع البحث)، ويتم جمعهم في جـو ملائم يبـدأون بمناقشـة بعضهـم ومقارنـة معلوماتهم واستثارة كل منهم لذاكرة وذخيرة الآخر. يبدأ الرواة في هذه المرحلة بتداع حريتبادلون فيه الأفكار والرؤى بشكل مفصل وفي هذه المرحلة يجب أن يمكث الباحث هادئا ولا يقاطع هذا التداعي بل يقوم بالتسجيل، وربما يتدخل بين الحين والآخر فيوجه خط سير الحوار. إن جلسات المناقشة الجماعية هذه تكون مثمرة للغاية على وجه الخصوص في بلورة الأفكار النهائية وتحليل المعلومات التي حصل عليها الباحث في الحقل. الراوي المثقف أو المرتبط بتراثه يكون أكثر كرما في تبادل أفكاره مع رواة اخرين يشاركونه نفس الشغف وربما تلعب مشاعر الانسجام والتنافس الودي بين الرواة دورها حينئنذ في أن يحصل الباحث على أكثرمما كان يتوقع خلال هذه الجلسات الجماعية. ربما يواجه الباحث بعض الصعوبة في ترتيب هذه الجلسات، وربما يأخذ الرواة وقتاحتي يصلوا إلى مرحلة الانسجام والتداعي فتطول الجلسة، إلا أن مردودها يستحق فعلى الباحث أن يصبرويحاول تهيئة الجوللرواة حتى يحصل على مراده.



#### إعداد سجل عن الرواة ومصادر معلوماتهم:

إن توفير سبجل غنى عن الرواة هو من أهم المساهمات التي يستطيع الباحث أن يسهم بها في الدراسات اللاحقة لدراسته. ويجمع الباحث هذا السـجل تدريجيا مـن خـلال مقابلـة أوليـة تسـمى (المقابلة التعبيرية) يقوم خلالها الباحث بسؤال الراوي عن حياته أو تفاصيل عنها ويترك للراوي الحرية في أن يسرد تفاصيل عن حياته وخبراته مع مداخلات الباحث وتعليقاته وتشجيعه (Goldstein 127 , 1977 , 121) وتكمن فائدة هذه المقابلة في وضع تصور لعلاقات ومصادر معرفة الراوي التي أفاد منها أواستطاع من خلالها التعرف على جنس فلكلوري معين، ومدى معرفته به وإجادته لأدائه، وبشكل عام يحصل الباحث على خلفية تاريخية أو معرفية عن الراوي ومصادر معرفته ومعلوماته عن طريق إجراء المقابلة الأولية. يستطيع الباحث أن يزيد من غزارة هذه المعلومات بسؤال أقرباء

الراوي واصدقائه وجيرانه وزملائه في المهنة. ويمكن أن يستخدم الباحث جهاز التسجيل للحصول على معلومات تفصيلية عن الراوي وحياته ومصادر معلوماته ويمكن أن يحصل على صور منه أيضا يضيفها لسجله. بعد أن يقوم الباحث بهذه المهمة مع كل راو يستطيع أن يكتب موجزا عن كل راو. ويمكن أن يضمن الباحث هذا الموجز ملاحظاته وانطباعاته عن الراوي ومصادر معرفته وعن الكيفية التي ساهم بها في موضوع البحث. ويمكن أن يـزود هـنه المعلومات بدرجات متفاوتـة ببعـض المعلومات من البحوث والدراسات من المكتبة. من خلال هذه المعلومات يستطيع القارئ أن يقيم العوامل المختلفة التي أسهمت في كل أصالة مشاركة كل راو في البحث والعوامل التي تجعل كل راو متميزا في موضوع ما. إن مصادر الثقافة أو خلفية التعليم التي حصل عليه الراوي أو مصادر المعلومات التي شكلت ذخيرة الراوى كلها عوامل هامة في تقدير معلومات الراوي ومدى أصالتها.

#### تدوين معلومات ونتائج المقابلة:

من أفضل الطرق في حفظ معلومات المقابلات هي التسجيل سواء على أشرطة الكاسيت أو على الفيديو أو على ذاكرة الهاتف أو أية وسيلة تسجيل اخري (Barits) على ذاكرة الهاتف أو أية وسيلة تسجيل اخري (2002,9 ويشعرون بعض الرواة يكونون حساسين تجاه التسجيل ويشعرون بعدم الارتياح لتسجيل إفاداتهم على الأشرطة. إذا لاحظ الباحث إن الراوي يتأثر سلبا بتدوين الملاحظات أثناء المقابلة فعليه أن يدون ملاحظاته بعد انتهاء المقابلة على أن تكون الجلسة قصيرة حتى يستطيع أن يستدعي كل المعلومات في ذهنه. إن استخدام جهاز التسجيل هو الوسيلة في ذهنه أن السرعان ما يندمج في الحديث في تخلى عن المقابلة لكنه سرعان ما يندمج في الحديث في تخلى عن حساسيته تجاه التسجيل وبعد انتهاء المقابلة يستطيع الباحث تفريغ المقابلة على الـورق الشيء الـذي ينبغي أن يتم سريعا بعد انتهاء المقابلة حتى لا تتراكم عليه أن يتم سريعا بعد انتهاء المقابلة حتى لا تتراكم عليه

التسبجيلات، وحتى يستطيع أن يراجع اسئلته وخط سيرالحوار ويستنتج الثغرات التي ينبغى أن يسأل عنها في المقابلات اللاحقة. سيكون الباحث أيضا قادرا على استخراج كل ما لم يفهمه في المقابلة لإعادة سـؤال الراوي عنه فيما بعد مثل العبارات أو الكلمات المحلية أوذات المضامين الخاصة أوالتي تمليها اختلاف اللهجات وهكذا. وعلى الباحث أن يدرك أن أي إخفاق في تسبجيل معلومات المقابلة قدينتج عنه تحريف أوتغيير في المعلومات التي حصل عليها. فإذا أخفق الباحث في التعرف على حدث أوقلل من أهميته أو أهمل حادثة هامة فإنه يرتكب خطأ الإثبات. وإذا حذف حقيقة جوهرية أو تعبيرا أو تجربة ما فإنه يرتكب خطأ الحذف. وإذا ضخم الباحث أو طور إجابات الراوى فإنه يرتكب خطأ الإضافة. وإذا نسى الكلمات التي استخدمها الشخص الذي قابله واستبدلها بكلمات قد يكون لها دلالات مغايرة لما قصده الشخص الذي قابله فان الباحث هنا يرتكب خطأ الاستبدال، وإذا لم يتذكر تسلسل الاحداث وارتباط الحقائق ببعضها البعض فإنه يرتكب خطأ التبديل (غرابية وآخرون 1977، 51). وبما أنه من السهل ارتكاب هذه الأخطاء فمن الأفضل دائما القيام بتسجيل المعلومات بدقة وسرعة بعد الانتهاء من المقابلة.

#### تفريغ معلومات المقابلة وإيداع الأشرطة في الارشيف:

يجب أن يقوم الباحث بتسجيل معلومات المقابلة الأساسية والتي تشمل اسم الراوي أو الرواة وعمره، وجنسه، ومكان إقامته، وعنوانه، ومصدر معلوماته ومكان وزمان إجراء المقابلات معهم، وأي معلومات تفيد في تذكر التفاصيل الصغيرة في مرحلة التوثيق النهائية مثل وصف السياق الاجتماعي للمقابلة. ويعني السياق الاجتماعي للمقابلة الوضع الطبيعي النذي تمت فيه المقابلة والأشخاص الذين كانوا موجودين أثناء إجراء المقابلة. من الأفضل أن يقوم الباحث بتسجيل معلومات المقابلة أما في بدايتها

وأما بعد أن ينتهى منها مباشرة. قد يغفل الباحث عن توثيق معلومات المقابلة بسبب حماسه عند بدء المقابلة. وقد يبدوله أن كل المعلومات سهلة ومتاحة في ذهنه متى ما احتاجها إلا أن هذا الشعور خادع فكل شيء معرض للنسيان وكل تفصيل معرض للتحريف داخل عقولنا. وعلى الباحث أن يضع في حسبانه أن السياق الاجتماعي للمقابلة يؤثر في إفادات الرواة. حيث يميل الراوي إلى الحديث بحرية إذا كان وحده أثناء المقابلة، وربما يبوح بأشياء لا يرغب بالبوح بها أثناء وجود اصدقائه أو جيرانه بقربه أثناء المقابلة. إن طبيعة الحضور في سياق المقابلة يؤثر بشكل كبير في اختيار الرواة لمواضيعهم وكلماتهم ولذلك فمن الأفضل دائما أن يشير الراوى أثناء تدوين معلومات المقابلة إلى السياق الاجتماعي للمقابلة حتى يستطيع أن يستنتج تأثير هذه السياق على إفادات رواته. هذه المعلومات يمكن أن يكتبها الباحث في بداية المقابلة أوعلى شريط التسجيل ويمكن أن يوثقها شفاهة على الشريط في بداية الحوار. يمكن أيضا أن يعلق الباحث بعد انتهاء المقابلة على ظروف المقابلة مثل مواقف واتجاهات الرواة العامة وموقف ومشاعر الباحث أثناء المقابلة.

على الباحث أن يقوم بتفريخ المقابلات على النسخ السرع ما يمكن بعد انتهاء المقابلة. وهذا النسخ السريع يخدم عدة أغراض. منها تضادي النسيان لتفاصيل مهمة وعلى وجه الخصوص المتعلقة باللهجات أو المفردات الغريبة على الباحث. فربما كانت طريقة نطق الراوي أو لهجته تجعل نسخ فربما كانت طريقة نطق الراوي أو لهجته تجعل نسخ كلامه مفهوما للباحث أثناء المقابلة وكل ما طال الوقت بين المقابلة والتفريخ كلما تدخل النسيان. ولهذا السبب فإن الباحث الذي ينسخ مقابلاته بسرعة يعطى ذاكرته الأفضلية لتساعده في فك شفرة اللهجة أو طريقة النطق التي استخدمها الراوي. وربما كانت هناك بعض العبارات المبهمة أو غير المفهومة فيستطيع الباحث أن يرجع للراوي بعد التفريغ فيستطيع الباحث أن يرجع للراوي بعد التفريغ فيستعلم إذا كان قد كتب هذه العبارات

بشكل سليم ويستطيع أن يحصل على بعض التفاسير والشروحات والتعاريف لأي مصطلحات وردت في أثناء المقابلة. يجب في كل الأحوال أن يحاول الباحث توفير نسخة احتياطية من تسجيلاته الباحث توفير نسخة احتياطية من تسجيلاته تحسبا لأي ظرف يمكن أن يؤدي إلى ضياع تسجيلاته ويمكن أن يحصل على نسخة مكتوبة باستخدام ورق الكربون أثناء التفريغ إذا كان الحصول على نسخة مسجلة مكلفا بالنسبة له. بعد نهاية العمل الحقلي يقوم الباحث بوضع تسجيلاته في الأرشيف حيث يحصل على أرقام متسلسلة لكل شريط من أشرطة تسجيله وهذه الأرقام هي بمثابة عناوين مرجعية يستطيع أن يوثق عبرها للمعلومات التي يستخدمها أثناء عرض نتائج عمله في مرحلة كتابة البحث.

#### عرض ومناقشة نتائج البحث:

بعدأن يجمع الباحث معلوماته ويشعرأنه استوفي جميع مصادره وقام بإفراغ جميع مقابلاته على الورق، يبدأ في صياغة بحثه بشكل علمي أكاديمي. حينها تتحول المعلومات والتصريحات التي أدلى بها رواته إلى مصادر أكاديمية بعد أن يشيراليها بالأرقام المتسلسلة التي أودع عبرها أشرطة مقابلاته في الأرشيف المعنى. يبدأ الباحث في هذه المرحلة بتحليل معلومات العمل الميداني ومقارنتها بالأدب المكتوب في موضوع البحث. أنه يقوم في هذه المرحلة بمقارنة هذه المعلومات من ناحية تاريخية أي من ناحية طول الفترة التي سجلت فيها المعلومات المكتوبة مع المعلومات التي قام بجمعها. يقارن الباحث أيضا ظروف الجمع في كلا الحالتين مع الظروف الشخصية والموضوعية واختلاف السياق والظروف الذي يمكن أن يؤثر في اختلاف أو تطابق المعلومات في كلتا الحالتين. يمكن أيضا أن تـؤدي هـذه المقارنات والتحليلات إلى نتائج موضوعية يقوم الباحث بعرضها في بحثه وتكون هذه التحليلات هي مساهمته في موضوع البحث الذي يمكن أن يباشره من زاوية مختلفة عما باشره بها غيره ممن سبقه من الباحثين.



#### مقارنة نتائج العمل الميداني مع فرضيات البحث:

ان عقدة البحث الأكاديمي في مجال الفولكلورتكمن في مقارنة نتائج العمل الميداني بعد تحليلها وتفسيرها وتأويلها مع فرضيات البحث المسبقة. قد تصدق نتائج البحث الفرضيات، وقد تدحضها، وقد توافقها ويضيف التحليل المزيد من التفاصيل والحقائق إليها. مهما كانت النتيجة التي تنتهي اليها المقارنة بين نتائج العمل المبداني والفرضيات فهي تعتبر لب العمل البحثي وهي في نهاية الامر تعتبر مساهمة الباحث في مجاله.

#### الرواة خلال وبعد مرحلة كتابة وصياغة البحث:

من المهم أن يبقي الباحث على علاقات طيبة ومتعاونة مع رواته في كل الأوقات. في مرحلة صياغة البحث يمكن أن يتفاجأ الباحث بنقص في جزئية معينة أوغموض في بعض التفاصيل ويمكنه في هذه

الحالة أن يعاؤد الاتصال برواته لاستجلاء بعض المعلومات أو التواريخ أو التفاصيل الملتبسة. حتى بعد الانتهاء من البحث يمكن أن يسهم الرواة في كثير من الأعمال الثقافية والأدبية التي تتعلق بموضوع البحث كتقديم السمنارات أو المحاضرات أو المساهمة في البرامج التلفزيونية أو الإذاعية. وحتى بعد أن ينتهي العمل الميداني ويفرغ الباحث من بحثه وينال درجته العلمية، تبقى ذكريات العمل الميداني حاضرة في ذهنه وكثيرا ما يجد نفسه يفكر في الكثير من التفاصيل فهو ببساطة يصبح خبيرا في موضوع بحثه. ربما لأن الكثيرين لا يفكرون في بذل الوقت والجهد الذي بذله هو في موضوع البحث أو في تقصى المعلومات عن جنس من أجناس الفولكلور

كما فعل هو. على الباحث بعد الفراغ من بحثه أن يحاول الإفادة من المعلومات المتوفرة من العمل الميداني في عمل آخرذي صلة بموضوع بحثه. قديفكر حينها في تقديم مساهمة عن حياة شاعر، أو تجميع ونشر مجموعة من الأغاني أو الأشعار الشعبية أو الكتابة عن موضوع معين على هامش عمله البحثي. في هذه الحالة يكون التعاون على هامش عمله البحثي. في هذه الحالة يكون التعاون الباحث الفرصة لتقديم مساهمة طالما تمنوا تقديمها في مجتمعاتهم. وفي العموم ينبغي أن يحافظ الباحث على علاقة طيبة يحفها التقدير والاحترام بينه وبين رواته مهما طال الزمن.

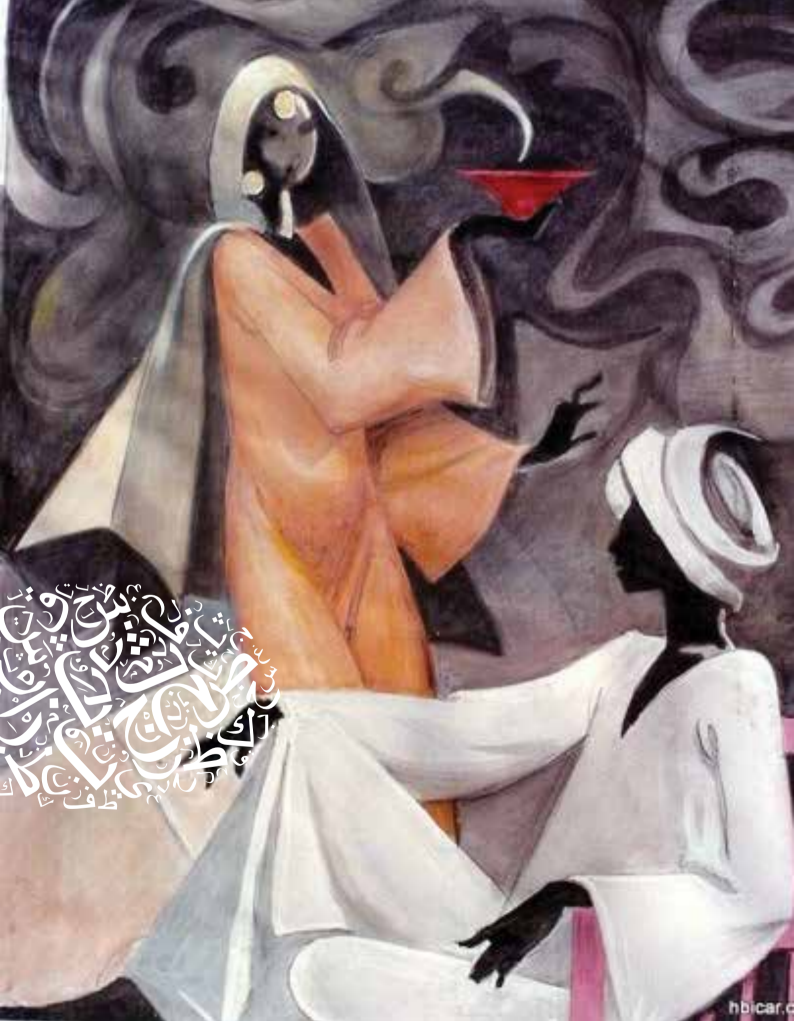
#### المراجع

- البكر، محمود مفلح، مدخل البحث الميداني في التراث الشعبي، دمشق: منشورات وزارة الثقافة 2009م.
- 2. الجوهري، محمد، الدراسة العلمية للمعتقدات الشعبية، القاهرة: دار الكتاب للتوزيع، 1978م.
- . الجوهـري، محمـد وآخـرون، مقدمـة في دراسـة التراث الشـعبي المصري، تحرير محمـد الجوهري، القاهـرة: (ب. ن) 2006م.
- للرفاعي، حصة، الفولكل ور والعل وم الإنسانية، المجلة العربية للعل وم الإنسانية، السنة 12، العدد 46، 1994م.
- الطيب، الطيب محمد، دليل الجامع السوداني لجمع الفولكلور، الخرطوم: وزارة الثقافة والاعلام، 1977.
- 6. العامري، محمد احمد، قراءة في اجناس الادب الشعبي وموضوعاته، صنعاء: مركز التربية للطباعة والنشر 2010م.
- دورسون، ريتشارد، نظريات الفولكلور المعاصرة، ترجمة: محمد الجوهري وحسن الشامي، الرياض: مكتبة الملك فهد الوطنية، 2007م.
- سـوكولوف، يـوري، الفولكلور قضأياه وتاريخه، ترجمة: حلمي شـعراوي وعبـد الحميـد حواس، القاهـرة: الهيئة العامـة لقصور الثقافـة 2000.
- 9. غرابية، فوزي وآخرون، أساليب البحث العلمي في العلوم الاجتماعية والإنسانية، عمان: الجامعة الأردنية 1977م

- Barits, Peter, Folklife and Fieldwork: An .10 Introduction to Field Techniques, Wash-.ington: Library of Congress, 2002
- Goldstein, Kenneth S., Guide for Field .11 Work in Folklore, Pennsylvania: Folklore .Associates, Inc., 1974

#### الصور

- https://i.pinimg.com/originals/e2/ce/96/e2ce-964b81242a9653a82ed6936d80df.jpg
- 2. https://cdn11.bigcommerce.com/s-x49po/images/
  stencil/1280x1280/products/52503/70291/1594711971659\_
  IMG-20191107WA0042\_30082.1594913067.jpg?c=2
- 3. https://hiro.lifeisgoodontbesad.xyz/
- 4. https://www.abqjournal.
  com/1450482/echoing-for-generations-online-exhibition-pays-homage-to-taos-society-of-artists-cofounder-oscar-berninghaus.html/life01\_jd\_
  03may\_5oscar
- 5. https://i.etsystatic.com/13105001/r/il/b2f280/2341223850/il\_794xN.2341223850\_qfuo.jpg



## أذب للتعبث

| 34 | اتجاهات دراسة الثقافة السودانية<br>بين افتراضية الأدلجة والواقع السودانو <i>ي</i>       |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|    |                                                                                         |
| 50 | شجرة الزيتون في مدونة الأمثال الشعبية                                                   |
|    | من وحي تاريخ التصوف بالمغرب:                                                            |
| 72 | من وحي تاريخ التصوف بالمغرب:<br>طقوس صوفية شعبية تأبى النسيان (التصوف العيساوي أنموذجا) |
|    | مشاهد من الفولكلور الأفريقي؛                                                            |
| 90 | مشاهد من الفولكلور الأفريقي؛<br>الأمثال الشعبية نموذجاً                                 |

#### أ.د. يوسف حسن مدني - السودان

## اتجاهات دراسة الثقافة السودانية بين افتراضية الأدلجة والواقع السودانوي

«التنوع الثقافي هو سمة مميزة للبشرية، ويشكل تراثاً مشتركاً، ينبغي إعزازه والمحافظة عليه لفائدة الجميع، ويخلق عالماً غنياً ومتنوعاً يتسع فيه نطاق الخيارات المتاحة وتتعزز فيه الطاقات البشرية والقيم الإنسانية، وأنه يشكل من ثم ركيزة أساسية للتنمية المستدامة للمجتمعات والشعوب والأمم». اتفاقية حماية وتعزيز تنوع أشكال التعبير الثقافي، اليونسكو، أكتوبر 2005م.

نعلم أن السودان يوصف دائماً ويصور على أنه صورة مصغرة لإفريقيا، ذلك لأنه يضم جل مناخاتها وأعراقها ولغاتها مصغرة لإفريقيا، ذلك لأنه يضم جل مناخاتها وأعراقها ولغاتها مما أوجد ثقافات متعددة تمتد جذورها إلى ما قبل التاريخ في العصر البرونزي القديم والوسيط والحديث ثم العصر البرونزي والحديدي، شمل ذلك حضارة كرمة ثم أعقبتها نبتة ومروي، ثم المالك المسيحية المقرة وعلوة ونوباتيا.



أرفدت الثقافة السودانية بكثيرمن التيارات الثقافية عبر علاقات التجارة والحرب والهجرة. تتمثل هذه الثقافات في ثقافة حوض البحر الأبيض المتوسط وثقافة ما بين النهرين والثقافة المصرية القديمة، ثم من بعد ذلك المسيحية والعربية، ثم التركية متمثلة في الحكم التركي في السودان، ثم حكم الإدارة البريطانية. هذا كلنا نعلمه، أذكر هنا كلمة لأستاذنا عون الشريف قاسم، بأننا إذا نظرنا إلى اللغة العامية كشريط أفقي يمر عبر الزمن لوجدنا كل التيارات الثقافية مطبوعة على هذا الشريط في عملية أسماها عملية التخصيب الثقافية المتقاطع

process of cross – cultural fertilization  $^{\text{1}}$ .

(جاء هذا التفصيل في ص 27-28 من المقال).

الحديث عن الثقافة السودانية وتاريخها وأصولها وفصولها وأبوابها حديث يطول لذا أكتفي بهذه المقدمة لأتحدث عن الاتجاهات التي نظرت للثقافة السودانية من منظور تاريخي آيديولوجي.

أول الاتجاهات هو الاتجاه العروبي ورائده عبد الله عبد الرحمن الضرير الذي نشر كتابه العربية في السودان في العام 1962م وأُعيد طبعه في 1967م ثم أُعيد طبعه ثالثة في 2005م. تبع هذا الاتجاه الطيب السراج وفراج الطيب والأستاذ الدكتور عبد الله الطيب عليهم الرحمة جميعاً.

في كتابه العربية في السودان انتخب الشيخ عبد الله عبد الرحمن الضرير بعض العادات والتقاليد والأمثال والمفردات والأدوات التي تشبه ما وجد في جزيرة العرب، ومع بعد الزمان والمكان، انتخبها وأقحمها إقحاماً قسرياً في جسم الثقافة السودانية، مشابه ما هو معاصر له في القرن العشرين في السودان مع نظائر تبعد عنها زماناً ومكاناً، وهذا ما أسميه الإقحام القسري غير المدروس، وهو ما جرّته عاطفته غير الموضوعية المنحازة إلى مثل هذا الاتجاه. كيف يمكن المناظرة بين عادة تمارس حيّة في القرن العشرين في السودان وبين عادة درست

في الزمان وبعدت في المكان. بل سعى بعض أتباع هذا الاتجاه إلى ربط بعض شعراء السودان الحديث في تشابه يشوبه الغرض بشعراء الجاهلية. مثلاً محاولة المناظرة بين شعراء الهمبتة في سودان الأمس القريب ببعض شعراء الصعاليك في جاهلية العرب، في عملية قسرية خالية من الموضوعية تبدأ بترحيل زمان ومكان الآخرالي السودان وتحتكم إليه.

على كل ربما يمكننا القول أنّ هذا الاتجاه جانبه الصواب. لكن يمكن أن نبرّر بداية ظهور هذا الاتجاه عند الشيخ عبد الله عبد الرحمن الضرير أنه ظهر إبان الحكم والإدارة البريطانية رغم أن هذا الاتجاه لم يتحرّ الدقة في فهم واقع حال ثقافة السودان، إلّا أنه أراد في زمن الإدارة البريطانية أن يجد مسمّى أو هوية (وإن كانت هي متخيّلة) للثقافة السودانية. أي أنها كانت كانت هي متخيّلة) للثقافة البريطانية. وردود الأفعال هي ردّة فعل لهيمنة الثقافة البريطانية. وردود الأفعال هي الاتجاهات الأخرى كانت هي أيضاً ردود أفعال لا أفعال الاتجاهات الأخرى كانت هي أيضاً ردود أفعال لا أفعال حقيقة ترمي للفهم الموضوعي القائم على استخراج فهم الثقافة السودانية من داخل جسمها عبر الجمع فهم الثيداني والتوثيق المباشر.

ظهراتجاه آخر معاكس ... نحن نعلم أنّ أي فعل له رد فعل مساوله في القوة ومعاكس له في الاتجاه . كرد فعل للعروبية قام اتجاه الافريقانية أو كما أسماه مؤسسوه من شباب اليساريين في ستينيات القرن الماضي وأطلقوا على اتجاههم أبادماك . أبادماك هذا كما تعلمون هو الإله الأسد المعبود في زمن مملكة مروي التي سادت في السودان ما بين 750 ق.م إلى 350 م، فهنا نجد حركة سياسية تسندها إيديولوجيا اليسار مناوئة للعروبية التي يسندها الإسلام . دليلنا على هذا أنّ اتجاه العروبية نشأ كرد فعل غير مدروس في حركة سياسية مناوئة ، والخاسر هنا هو الثقافة السودانية . جماعة أبادماك الافريقانية . ... أي افريقيا تريد – افريقيا هي قارة عربية إسلامية في شمالها ومجموعات افريقية أخرى في وسطها وجنوبها.

نقف هنا لنقول أنَّ الآيديولوجيا هي مُفسدة للعمل الثقافي بين الشعوب ومُفسدة للفهم والفكر والبحث المتأني الموضوعي والهادئ الذي يتخذ الجمع الميداني والتوثيق الدقيق عَمَداً أساسياً اللفهم الذي تُبنى عليه من بعد ذلك السياسة، فللمكان سطوته ولإنسانه فهم يجب الانتباه إليه، إذ أنَّ إهماله يؤدي إلى اطلاق الأحكام والقضز إلى النتائج في غير إعمال نظر في حقيقة وجوهر البشري في ثقافته زماناً ومكاناً.

بعد ذلك نشأ اتجاه توفيقي هو اتجاه الغابة والصحراء، رائده محمد عبد الحي الذي شرح آراءه حول هذا الاتجاه في ديوانه العودة إلى سنًار ومثله محمد المكي إبراهيم والنور عثمان أبكر.

بعد ذلك سأتعرض لاتجاه وحدة التنوع ورائداه محمد عمر بشيروسعد الدين فوزي. قسم محمد عمر بشيرالسودان إلى ثمانية أقاليم ثقافية قائمة على التقسيم الجغرافي الإثنى غيرالدقيق.

الاتجاه العروبي رائده كما ذكرت هو الشيخ عبد الله عبد الرحمن الضرير في كتابه العربية في السودان؛ وعن أسباب تأليفه الكتاب قال:

«أن أزيل ما قد يعلق ببعض الأذهان التي قعد بها تقاعدها عن النظر في التاريخ وشطّ بها جهلها بالبحث والتنقيب - من أنَّ سكان السودان ليسوا بعرب حيث أنَّ السكان الأصليين بجة ونوبة وزنوج »2.

هل يمكن هذا؟ إطلاق الحكم دون دراية ، وهو في نفس الصفحة من طبعة الكتاب يفصح عن عدم المامه واطلاعه على لغات السودان وعاداتها بأجمعها لترامى أطرافها وتشعب قبائلها 3.

تكتب نهلة عبد الله إمام وهي كاتبة مصرية في مجلة الثقافة الشعبية الآتى:

ومع اعترافنا بوضعية تراث الأمة الذي يشكل في هذا «الأنا» وما يحتاجه من حماية إلَّا أننا ندرك أن هذه «الأنا» تحوى كيانات أخرى، إهمالها يضر بقضية

التراث وقضية حقوق الإنسان في آن واحد. إذاً ما زالت بعض الثقافات الفرعية داخل مجتمعاتنا تعاني من تحرش «الآخر» ومحاولته طمسها، وما زالت بعض المجتمعات الني تحوي تلك الثقافات الفرعية تنظر إلى الأقليات أو في بعض الأحيان القبائل كمصدر قلق متجاهلة حق تلك الجماعات في الاختلاف والاحتفاظ بثقافة مغايرة »4.

في واقع متعدد الثقافات كهذا الذي أشارت إليه الأستاذة نهلة في الاقتباس أعلاه يتعين علينا معرفة الأنا في مواجهة الآخر والاعتراف بالتعددية الثقافية والعرقية واللغوية، هذا علماً بأن السودان «الذي كان» به 65 مجموعة عرقية رئيسية، أما السودان الكائن اليوم فليس هناك إحصائية دقيقة تنير القول.

لكنى اقتبس من محمد عمربشير الآتي:

«وهكذا نجد أن التنوع وعوامل الاتحاد يتواجدون جنباً إلى جنب، وقد عدد إحصاء 1956م خمساً وستين مجموعة عرقية مقسمة إلى 597 جماعة فرعية، ويظهر هذا التنوع في الوضع اللغوي أيضاً؛ فحسب الإحصاء المذكور أعلاه نجد أن هناك 115 لغة مختلفة »5.

هذا التنوع الذي رُصد في العام 1956م من القرن الماضي في السودان الموحد لابد أنه يلقي بظلال على سودان ما بعد انفصال الجنوب.

في واقع متعدد كهذا كيف يتأتى لأحد إن كان الضرير أو غيره أن يجزم بعروبية السودان كبعد ثقافي واحد؟ هذه الأحادية غير الموضوعية هي التي ظلّت نقطة الخلاف المؤدي إلى الاحتراب وعدم الاستقرار السياسي والاجتماعي والاقتصادي.

نأتي بعد إلى الاتجاه الأفروعروبي أو الغابة والصحراء، وأبرز رواده هو محمد عبد الحي الذي يشرح في ديوانه العودة إلى سناً رأن هذه الأفروعروبية توفيقية، وهي أيضاً افتراضية كسابقيها من الاتجاهات.

عبد الحي يجزم بأنّ مملكة الفونج هي المرحلة التي تكوَّنت فيها الشخصية السودانية كشخصية إسلاموعروبية افريقانية في آن واحد. ويثور هنا سؤال حول هذه المسألة: هل كان الإسلام في تاريخ السودان وافريقيا الوسيط، منتشرابين شعوب أفريقيا، هل كانت ممالك الفونج ومالى وصنهاجة إسلامية؟ بمعنى هـل هوإسـلام الملـوك أم إسـلام الشـعوب؟ السـؤال هنا مثاره ما ورد في كتاب طبقات ود ضيف الله الذي حققه أستاذنا يوسف فضل حسن. نذكر ما جاء على لسان صاحب الطبقات ودضيف الله، حادثة القاضي دشين ود الشيخ الهميم والكل يعرفها (القصة سردية من سرديات ود ضيف الله مثبتة في طبقاته)، كذلك جاء على لسان راوي الطبقات الشيخ ود ضيف الله أن الرجل كان يطلِّق المرأة في الصباح ويتزوجها غيره في المساء غيرعدة، مما يدل على أنَّ الإسلام في العصور الوسطى لم يكن - كما هو الآن - منتشراً بين الشعوب.

إن عبد الحي وغيره من الأفروعروبيين قد بنوا هذا الافتراض على ذلك الحلف الذي قام بين عبد الله جمّاع (العربي) وعمارة دنقس (الزنجي الأفريقي) في تبسيط مُخل لا يحل قضية ما إذا كان عبد الله جماع عربياً محضاً أم أنَّ عمارة دنقس كان أفريقياً محضاً.

دعوني أجمل القول: كل هذه الاتجاهات سواء كانت عروبية أو افريقانية أو أفروعروبية ، لم تفهم ولم تستنطق الواقع الثقافي السوداني فهماً موضوعياً يقوم على الجمع والتوثيق الميداني. أي الفهم الذي يستند على جمع المادة ميدانياً ومن بعد ذلك تحليلها ، التحليل الذي يقود إلى الفهم ، الفهم الذي يقود إلى الاسترشاد به في وضع السياسات الثقافية والتربوية والاقتصادية ، وصولاً إلى الهيكلة السياسية.

أذكرهنا كلمة لشارل ديقول، حيث يقول: من أراد أن يحكم فرنسا فعليه أن يتذوّق ويهضم كل أنواع الجبن الفرنسي. فثقافة الشعوب هي محور السياسات جميعاً، وهنا أؤسس لفهم أننا يتعين علينا أن نثقف السياسة لا أن نسيِّس الثقافة. إذا أردت أن تحكم شعباً عليك فهم

ثقافت. . إذا أراد الحاكم أن يحقق الاستقرار - أي حاكم كان - يريد تحقيق الاستقرار فعليه استنطاق السجل الثقافي لشعبه ، وإلاً باءت كل محاولات الحكم بالفشل.

هذا هـو الذي يحـدث في السـودان، أي أنَّ الحكومات المتعاقبة لم تفهـم واقع الثقافة السـودانية.

مثال لافروعروبية عبد الحي، من ديوانه العودة إلى سنًا ر:

أرواح جدودي تخرج من

فضة أحلام النهر، ومن
ليل الأسماء
تتقمص أجساد الأطفال
تنفخ في رئة المداح
الليلة يستقبلني أهلي:
أهدوني مسبحة من أسنان الموتى
إبريقاً جمجمة
ومصلى من جلد الجاموس
رمزاً يلمع بين النخلة والأبنوس
وكانت الغابة والصحراء

رموز النخلة والأبنوس هي تصريحه فيما يلي من المقطع الشعري، وكانت الغابة والصحراء إمرأة عارية تنام ... إلخ. هنا هو أفروعروبي ولكن، يقول علماء النفس أن لاوعي الإنسان يتحكم في 63 % من سلوكه وتفكيره – صراحة على مستوى وعيه ينبئنا عبد الحي ويبشر بالأفروعروبية كمفهوم راسخ عنده، في نفس النشيد يقول عبد الحى:

على سريرالبرق في انتظار

ثورها الإلهى الذي يزورف الظلام

فافتحوا،حراس سنار المدينة افتحوا للعائد الليلة أبواب المدينة

افتحوا الليلة أبواب المدينة

«بدويً أنت

«Y»

«من بلاد الزنج»

« **%**»\_

أنا منكم تائم عاديغني بلسان ويصلِّي بلسان ...

هذه حالة سودانوية صراح ... قفزت من لا وعي عبد الحي في عقر داره الأفروعروبي.

أذكرهنا كلمة لعبد الله علي إبراهيم عن الأفروعروبية أو تحالف الهاربين كما أسماها، نشر المقال في مجلة المستقبل العربي العدد (119)، 1989م، ثمَّ نشر المقال ثانية في كتابه الثقافة والديمقراطية في السودان يكتب الآتى:

الافروعروبية أوتحالف الهاربين هي بوجه من الوجوه ردة فعل لاصطدام مبدعي جيل الستينيات بثقافة اوروبا الغالبة. فقد وقع في مجاز (الغابة والصحراء) فهي بهذا اكتشاف للجذور قام به هؤلاء الشعراء بعد تغرب في ثقافة اوروبا وأروقتها. وقد عادوا من ذلك كله صفر اليدين "إلاّ من (الحامض من رغوة الغمام) فعبد الحي يطلب من حراس سنار ... فتح الباب للعائد من (شعاب الارخبيل الاوروبي) «وإنسان سنار» صورة عمدة في الافروعروبية.

ويكتب عبد الله بعدها مجازاً: «فعند بوابة سنار يستجوب ضابط الجمارك الشاعر، فيقدم جواز سفره السناري المتجاوز لتتحقق له الأوية والقبول»<sup>7</sup>:

بدويُ أنت لا

من بلاد الزنج لا

أنا منكم تائم عاديغني بلسان ويصلى بلسان...

لكن لم يتنبه عبد الله علي إبراهيم إلى الحالة السودانوية في جواز سفر عبد الحي السناري.

هكذا يرى عبد الله علي إبراهيم الأفروعروبية ويقدمها ناقداً بأنها متجاوزة وتقوم على أسس عاطفية ونوستالجيا شعرية أغشاها وأخذ نور بصرها وبصيرتها ضباب أوروبا المعتم.

لكني أراها، أي الأفروعروبية، كمشروع افتراضي لا يمت للواقع السوداني بصلة. السؤال: هل بُنِيَت هذه الكلمات الأفروعروبية على عمد أن عبد الله جماع يمثل العروبية وعمارة دنقس يمثل الأفريقانية؟ وأُعيد السؤال ثانية، هل كان عبد الله جماع عربي محض يمثل العروبة؟ وهل كان عمارة دنقس أفريقي محض يمثل افريقيا؟. أين خصوصية المكان وسطوته وأين إنسان المكان وكلمته عن نفسه؟

أورد هنا مقطعاً للشاعر محمد مفتاح الفيتوري يفضح النظرة الفوقية لكل اتجاه يهمل المكان والبشر. يقول الفيتوري:

لن تبصرنا بمئآت غيرمئآقينا لن تبصرنا ما لم نجذبك فتعرفنا وتؤاخينا

# أدنى ما فينا قد يعلونا يا ياقوت فينا فكن الأدنى تكن الأعلى فينا

الفيتوري هنا يلغي ويرفض تماماً التوفيقية وإطلاق الأحكام والقفز إلى النتائج دون استشارة صاحب المكان.

ناتي للحديث عن اتجاه وحدة التنوع بريادة سعد الدين فوزي ومحمد عمر بشير، إذ يشيران بأن السودان هو خليط من ثقافات متعددة وأبانا في هذا السياق أن السودان ينقسم إلى ثمانية أقاليم ثقافية:

- 1. ثقافة سكان ضفاف النيل.
  - 2. ثقافة سكان السافنا.
- 3. ثقافة إقليم البجافي شرق السودان.

- 4. ثقافة الفور.
- 5. ثقافة النيليين بجنوب السودان.
  - 6. ثقافة الزاندي السودانية.
  - 7. ثقافة إقليم جبال النوبة.
- 8. ثقافة المابان بجبال الإنقسنا في جنوب النيل الأزرق<sup>8</sup>.

لقد أصبح الإقليمان (5) و(6) (ثقافة النيليين بجنوب السودان وثقافة الزاندي السودانية) خارج منظومة النقاش الحالي ونكتفي بمناقشة الأقاليم الستة المتبقية. لنسأل أنفسنا هل هذه الأقاليم الثقافية الستة الباقية منفصلة عن بعضها تماماً؟ الثقافية السافنا؟ وهل هذان الاقليمان منفصلة عن إقليم ثقافة السافنا؟ وهل هذان الاقليمان منفصلان تماماً عن إقليم ثقافة الفور وجبال النوبة؟. هل إقليم ثقافة البجافي شرق السودان ينفصل تماماً عن إقليم ثقافة المابان في جبال الإنقسنا في جنوب النيل الأزرق؟ أليس المابان في جبالهم من سكان ضفاف النيل؟ بمعنى الثقافية؟ مثلاً أين تنتهي ثقافة إقليم السافنا لتبدأ ثقافة سكان ضفاف النيل. .. النيل الأرق؟ مثلاً أين تنتهي ثقافة إقليم السافنا لتبدأ ثقافة سكان ضفاف النيل. .. إلىخ.

أعتقد جازماً أن المسألة أعقد من ذلك بكثير. في واقع الأمر نحن لم نقبل الاختزال الذي قدمه الشيخ عبد الله عبد الرحمن الضرير، كما لم نقبل أيضاً الاختزال الذي قدمته مجموعة أبادماك، ولم نقبل الاختزال الذي قدمته مجموعة الغابة والصحراء الاختزال الذي قدمته مجموعة الغابة والصحراء بريادة الدكتور محمد عبد الجي، وأيضاً لم نقبل التقسيم الإثني السياسي الجغرافي للسودان أو اختزاله أيضاً إلى ستة أقاليم ثقافية لأنه كما قلت لا يوجد أقليم ثقافي صرف .. مثلاً ثقافة الفور ألا يوجد فيها عنصر آخر من عناصر الثقافات الأخرى؟ أو ثقافة الأنقسنا هل هي منفصلة انفصالاً تاماً عن باقي الثقافات؟



### الحديث عن السودانوية:

أحاول هناأن أجد خطاً موحداً بين هذه الثقافات بمعنى أن الذي قيل عن الثقافة السودانية كان مُربكاً؛ فعندما نصف الثقافة السودانية بأنها ثقافة عروبية دمغت السوداني بأنه عروبي وأهملت الثقافات الأخرى، وإذا قلت بأن السوداني أفريقاني يكون أيضاً هنالك ظلم لبعض الثقافات الأخرى، وإذا قلت إنه في الأصل أفروعروبي أيضاً لا يوجد هنالك أفروعروبية. فالتقسيم الذي قام به الدكتور محمد عمر بشيرودعا إليه من قبله الدكتور سعد الدين فوزي ومن تبعهم هو مقبول حتى نضع حداً لحل المشكلة الثقافية التي كانت ودائماً حجر عــثرة في فهم العقلية السـودانية وفي حل مشـكلات السودان السياسية والاقتصادية. وأيضاً الفهم الآحادي للثقافة السودانية كان سبباً في كثيرمن الأزمات السياسية والاقتصادية في السودان. ولى محاولة في حل هـذه المشكلة بأن أحاول أن أقرأ داخل مدرسة وحدة التنوع، هل هناك فعلاً ثقافات متنوعة متحدة داخل إطار السودان السياسي أم هو وهم في أدمغة الأكاديميين؟

دائماً أقول على الحاكم إذا أراد أن يحكم شعباً فعليه أولاً أن يستنطق الواقع الثقافي، واستنطاق الواقع الثقافي لا يعني أبداً تقسيمه إلى أقاليم؛ فلابد أن يسبق ذلك عمل ميداني يحاول أن يفهم واقع الثقافة في السودان. عمل ميداني يحاول أن يفهم واقع الثقافة في السودان، وتأتّى في في ذلك دراسة أجريتها عن المراكب في السودان، من شمال السودان إلى جنوبه حتى كوستي على النيل الأبيض ومن شمال السودان على النيل الأزرق وحتى السيداني. كان السوال الدي يدور دائماً بخلدي هذا الحزام الثقافي أو الإقليم الثقافي الذي أسموه ضفاف النيل لم أجد اختلافاً بينه والسافنا. وأيضاً تأتّى في أن أدرس ثقافة الأنقسنا كإقليم منفصل عن الأقاليم الثقافية، ثبت في أنه ليس هنالك خطفاصل واضح تستطيع أن تضعه وتقول أن هذه هي ثقافة البجا أو ثقافة الفور أو ثقافة المسافنا أو ... إلخ.

الشاهد في ذلك أنَّ ثقافة ضفاف النيل سكان الوسط والتي يصفونها بأنها ثقافة إسلامية عربية صرفة هى ليست إسلامية عربية صرفة، وكذلك ثقافة الأنقسنا التى توصف بأنها ثقافة وثنية أيضاً هي ليست ثقافة وثنية صرفة. فالمخرج من هذه المعضلة لابدأن ينزل السياسيون والمتخصصون لهذه المواقع ويجمعوا منها؛ فإصدار الحكم على الشعوب بأن هذا وثني أوهذا إسلامي أو هذا عربي أو زنجي أو نوبي أو هـذا حلبي وهذا عَبْد .. إلخ غيرمقبول. أنا دائماً أردِّد بأن فهم الثقافة يجب أن يخرج من جسمها، يعنى أنه يجب على الحاكم أن لا يحشر فهمـه في الثقافة، وإنما يستنطق الثقافة لكى يستخرج فهماً من داخل جسمها. فهناك منهجان، القسر والاستنتاج .. الاستنتاج يتضمن الموضوعية التي تقربك من الوصول إلى فهم الثقافات وعقليتها وشكلها ونظرتها للحياة ونظرتها للآخر وللعالم؛ أضرب مثالاً لذلك أن الحكومات المتعاقبة لم تستطع فهم هذا الواقع المعقد في السودان. في هذا الواقع المعقد في السودان دائماً ما كانت الحكومات المركزية تصدر أحكاماً على الشعوب، وهذه أزمة كبيرة جداً يقع فيها الباحث والسياسي على السواء.

لنسأل أنفسنا لماذا فشلت الميكنة الزراعية في أوّل أمرها؟ ولماذا اقتلعوا الساقية واستجلبوا الطلمبة في الزراعة؟ في تقديري أن الساقية في السودان لم تمت وإنما قُتِلت، لأنه بقرار مركزي أوقفوا الساقية وأتوا بالطلمبة التي أدخلت الناس والمزارعين في مشكلة لأن الساقية كانت تشتغل بنظام متكامل لما تمثله من نظام اجتماعي متكامل فاقتلعوها دون استشارة المجموعات الزراعية، والنقلة كانت مفاجئة من القطاع التقليدي إلى القطاع الحديث.

هذه مشكلة الحكومات المركزية ومشكلة عدم «الدوقما» (Dogma) السياسية ومشكلة عدم مقدرتهم على فهم واقع الثقافات وعقلية الشعوب .. فدائماً هناك أزمة طالما هناك حاكم لايستنطق عقلية شعبه. وقد سبق أن ذكرت مقولة شارل ديغول الرئيس الفرنسي إذ قال: «من أراد أن يحكم فرنسا فعليه أن يتندوق ويهضم كل أنواع الجبن الفرنسي»، وهوما يعني أنه بتعدد الثقافات يتعدد إنتاجها وبالتالي تتعدد العقليات ونظرتها لبعضها البعض وللآخر والعالم. فلابد من الفهم الموضوعي للثقافات بعيداً عن آحادية التفكير التي كانت دائماً سبباً في أزمتنا.

أذكر أحد الأمثلة الدامغة لفشل الساسة على فهم الواقع الثقافي، وهومؤتمر كبيرجداً في تاريخ السودان المعاصر، مؤتمر المائدة المستديرة والتي أقول إنها ليست مستديرة وإنما كانت مائدة متوازية؛ فكان الساسة من الشمال يحملون إلى مؤتمر المائدة المستديرة أفكارهم حول حل المشكلة السودانية في أنها تكمن في هيمنة وفرض الثقافة الإسلامية العربية معتقدين أنها العنصر الموحد لمشكلة الثقافة في السودان، بينما الساسة الجنوبيين أتوا إلى المؤتمر وهم يحملون في حقائبهم سودان «متمير» عرقياً ولغوياً وققافياً عن شمال السودان.

الأزمة هي ليست أزمة الشعوب وإنما يخلق الأزمة الساسة والأكاديميون على السواء، إذ يقع عليهم اللوم لأنهم اهتموا بالتاريخ السياسي والإداري أكثرمن اهتمامهم بالتاريخ الثقافي والاجتماعي. كل المهتمين

بالعلوم الثقافية من المؤرخين والآثاريين – من خلال دراسي للتاريخ والآثار وجدت أن كثيراً من المصادر التاريخية والآثارية تحتوي على تاريخ الملوك والملكات والحروب والهدنات. إلخ دائماً الشعوب مغيبة دائماً أنا أسأل أين تاريخ الشعوب المتمثل في ثقافة الإنسان العادي في ملبسه وفي مأكله ومسكنه وزراعته ورعيه ووسائل مواصلاته إلى آخر النشاطات التي يقوم بها الإنسان العادي في حركة حياته اليومية ؟

عندما نتحدث عن الثقافة السودانية لابد من اختبارأي مقولة تقال عن الثقافة السودانية لخطورتها المتمثلة في الآيديولوجيا التي تحمل في طياتها إصدار الأحكام المسبقة على الشعوب. ودائماً أنا أضرب المثل بالنزاع بين الثقافة الفرنسية والثقافة الألمانية. وجدت الثقافة الألمانية نفسها تحت سيطرة الفرنسيين في معترك أنها ثقافة في درج أقل نسبة الهيمنة الثقافة الفرنسية، وبالتالي ما كان منهم إلَّا أن ثاروا على ذلك وكان من بين من دعوا إلى ما عرف في تاريخ أوروبا الحديث بـ«القومية الرومانسية» - هو الشاعر الألماني قوتفريد هيردر. وجد الألمان أنفسهم مستلبين ثقافياً، وهذه حقيقة الكل يعرفها، لهذا السبب قامت الحركة النازية في ألمانيا وكان هتلروما تبعه من أزمات. فقد قامت هذه الحركة نتيجة للاضطهاد الثقافي أوعدم الأمن الثقافي في تاريخ البشرية، وهي حركة من أكثر الحركات نزوعاً نحو العنف، وهذا معلوم.

استمرالحال على ذلك في السودان وكانت النتيجة دائماً الاحتراب وعدم الاستقرار السياسي وعدم الاستقرار السياسي وعدم الاستقرار الاجتماعي والاقتصادي. وفي دراسة متأنية أخذت مني أكثرمن أربع سنوات درست فيها ثقافة إقليم سكان ضفاف النيل، تأتى في أن أدرس خلال تلك الفترة إقليماً واحداً، وهي دراسة عن المراكب في السودان من دنقلا شمالاً مروراً بكل المناطق إلى أم درمان ومن ملتقى النيلين على النيل الأزرق حتى سناً روعلى النيل الأبيض حتى كوستي. هذا الإقليم يسمه البعض بأنه إقليم هيمنة الثقافة العربية الإسلامية، ولكن من بأنه إقليم هيمنة الثقافة العربية الإسلامية، ولكن من

خلال هـنه الدراسـة اتضح أنه ليـس كذلك، ومـن أراد التوسـع في ذلك يمكنه الرجوع إلى دراسـتي عن المراكب في السـودان، وهي باللغة الإنجليزية عنوانها ترجمته: "بناء المراكب في السـودان - الثقافة المادية وإسـهامها في فهم التركيبـة الثقافيـة السـودانية وأورد بعضاً مـن مادتها لاحقـاً في متن هـذا البحث.

في أي منطقة من مناطق سكان ضفاف النيل إذا أمعنت النظر في شعيرة واحدة من الشعائر أو ممارسة واحدة من الممارسات التي تحدث ضمن السلسلة الطويلة من الأفعال المتعلقة بطقوس العبورأي مراحل حياة الفرد من الميلاد إلى الموت نلحظ التداخل الثقافي.

أولى الممارسات لحظة ميلاد الطفل. في دراسة أجراها سيد حامد حريز في 1966م، عن طقوس العبور في وسط السودان، ورد فيها عن طقس الولادة أن في وسط السودان، ورد فيها عن طقس الولادة أن الطفل حديث الولادة يحميه مجتمعه من كل ما يمكن أن يسبب له الضرر متوسلاً على ذلك بكل الإرث الديني المتراوح بين الوثني والمسيحي والإسلامي، يتمثل ذلك في قرع الجرس في أذن الطفل اليسرى ثم الأذان في اليمني، ووضع المصحف بجانبه وكذلك الفضة التي يعتقد في قدرتها الخفية على حماية الطفل من الضرر والعين الشريرة 10.

كذلك يكتب عبد الله الطيب في دراساته عن نفس الموضوع المنشور في مجلة السودان في رسائل ومدونات، يكتب ما ترجمته ... في اليوم الثاني للولادة ترسم علامة الصليب على جبين الطفل وعلى راحتيه. وهنا يقرر عبدالله الطيب بأنها بقايا بلا شك من أثر المسيحية في السودان ويجتمع معها الأثر الإسلامي متمثلاً في الآذان ووضع المصحف بجانب الطفل<sup>11</sup>.

كل ما استعرضناه آنفاً عن طقس الميلاد. تؤيده دراسة أخرى عن طقوس العبور في قبيلة البني عامر الحتي أعدها إبراهيم صلاح الدين إبراهيم آدم 1 أتى فيها بنفس الممارسات. وقبيلة البني عامر قبيلة من قبائل شرق السودان بينما كتب سيد حريز وعبد الله

الطيب عن وسط السودان. وقد يبرز تشابه كبير في الدراسة التي أعدها إبراهيم صلاح من وجود الأثر الوثني ثم المسيحي والإسلامي. بل أضاف أن البني عامريس تخدمون أيضاً رمز علامة الخلود الفرعونية زيادة في حماية مولودهم.

### يكتب إبراهيم صلاح الآتي:

يستخدم البنو عامر علامة الخلود ويقرعون الجرس في طقوس الولادة وهذا رافد نصراني مسيحي... ولكن تختلف الممارسات في تفاصيلها فهناك من يعلق الجرس على بوابة المكان دون قرعه وهناك من يقوم بقرع الجرس... وذلك اعتقاداً بأن الجرس يدرأ العين الشريرة... فنجد البني عامر يعلقون الجرس دون إصدار صوت منه ولكن في وسط السودان يقومون بقرع الجرس على نحوما ذكره سيد حريز في دراسته... 13.

بهذا العرض لمكونات الثقافة الشعبية السودانية يظهر تماماً ما يقال أن السودان هو صورة مصغرة لإفريقيا، إذ أرفدت الثقافة السودانية الكثيرمن التيارات الثقافية من ثقافات حوض البحر الأبيض المتوسط وثقافات بلاد ما بين النهرين ثم بعد ذلك الثقافة المسيحية والإسلامية العربية والأوروبية.

تتمثل في طقس الولادة كل التيارات الثقافية التي مرّت على المنطقة أو تأثرت بها من تيارات عبرانية إلى مسيحية إلى إسلامية أو حتى الفتشية القديمة. يعني أن لحظة الميلاد يتوسل فيها الناس إلى كل القوى التي يملكونها باعتبارها - حسب اعتقادهم الراسخ - أنها تحمي الطفل حديث الولادة. هنا لابد من تأسيس حقيقة أن عمليات التغيير الثقافي عمليات بطيئة ومتدرجة، وأنت لا تستطيع أن تغيّر ثقافة شعب بقرار أو بإصدار الأحكام المسبقة عليها، لأن هذه التوليفة الثقافية التي تمثلها لحظة ميلاد الطفل أتت عبر زمن طويل من التثاقف والتلاقي الثقافي السلمي، وليس قسراً وعنوة.



ناتى لتفصيل لحظة الميلاد. أولاً يوضع المصحف بجانب الطفل ويوذن له في أذنيه وتقام له الصلاة. إلى جانب ذلك يوضع الجرس ويضرب في أذنيه ثم ترسم علامة الصليب على راحتيه وعلى جبينه. يقوم بعد ذلك الشيخ أوالفكى بعمل «حفيضة» أي تميمة مصنوعة من الفضة بالضرورة، وليس أي معدن آخر. هذه التميمة فيها آيات قرآنية وخاتم سليمان ونجمة داؤود. انظر إلى هذا الكم الهائل من التوليف الثقافي الـذي يتمثل في لحظة ميلاد طفل في السودان على ضفاف النيل. أنا لا أتعصب لأي مجموعة لأنه وكما يقال التعصب أول درج في السقوط، وإنما أدعو للفهم الموضوعي الذي يساعدنا على أن نضع سياسات ثقافية وتربوية واقتصادية واجتماعية وهيكلة سياسية من واقع فهمنا للثقافات. والشواهد والأدلة كثيرة ومتوفرة وستأتي تباعاً في هذه الورقة عن الثقافة السودانية. أيضاً نجد مثالاً آخراً - نجد أن الحبوبات والأمهات عند الصلاة أو في حياتهن الدينية تجدهن يؤدين أركان الإسلام الخمسة، ولكن فوق هذا إذا نظرت إلى المشاط

في رأسهن تجده يحمل علامة الصليب. تركع الواحدة فيهن وتقول الله أكبروتسجد وهي تحمل علامة الصليب في رأسها. وفوق هذا وذاك يقمن بممارسة شعائر الزارو «دَقْ الشَلُوْفَة» والوشم.

أسوق هذه الأمثلة لأنّ هذه التوليفة الثقافية السودانية لم تُخلق قسراً، وإنما خلقت عبرالزمن من خلال التلاقح السلمي. ودائماً إذا أردنا أن نعيش في سلام لابد من النظر إلى هذا التوليف الثقافي وضمانه، ولابد أن ندعو إلى أمن ثقافي إذا كانت هناك دعوات لأمن اقتصادي وأمن سياسي واجتماعي، وهذه لا تتاتى إلاً إذا ضمنا وراعينا للأمن الثقافي. ثم عدم تغول مجموعة ثقافية على أخرى، ثم يأتي من بعد ذلك مراعاة تقسيم السلطة والثروة. وأخيراً الابتعاد عن السياسات الثقافية ذات البعد الواحد.

إذاً لقد آمنا بأن السودان صورة مصغرة لإفريقيا وأنه بوتقة انصهار لثقافات متعددة. هذا الفهم أخذ مي أكثرمن عشرين عاماً من البحث والدراسة والإشراف والنقاش لأقول كلمة مفيدة في مجال الثقافة السودانية. كل الاتجاهات التي حاولت فهم الثقافة السودانية جانبها الصواب، عروبية كانت أو أفريقانية أو افروعربية أو وحدة تنوع. فإذا افترضت أن هناك أقاليم ثقافية – لنأخذ آخر الاتجاهات – اتجاه الأقاليم الثقافية معناها وضعنا لبنة التفرقة، وليس الوحدة. ولذلك معناها وضعنا لبنة التفرقة من البجة متمثلاً في مؤتمر قامت تنظيمات إقليمية وقبلها الأنيانيا واحد والأنيانيا قامت الحركة الشعبية وقبلها الأنيانيا واحد والأنيانيا النيسية في جنوب السودان. هذا التقسيم الجغرافي السياسي الإثني لا يجدي السودان في شيء.

أنا أدعوالى الفهم الذي يتجاوز الأنا لفهم الآخر والعالم في موضوعية تؤمن بأن الثقافة لا تعرف الحدود الجغرافية أو السياسية أو الإثنية العرقية. يحتم ذلك ضرورة فهم الثقافة ميدانياً، أي من خلال عيون أهلها وتفسيرهم لها ولسواهم؛ فهم الثقافة لا يتاتى للباحث وهو جالس على مكتبه يطالع ما كتب، وإذا قرأ الباحث

مكتبة كاملة ولم يخرج للعمل الميداني العلمي من أجل التوثيق الثقافي لا يمكنه الوصول لفهم موضوعي في مسألة شائكة مثل مسألة الثقافة.

حظيت الثقافة بالاهتمام منذ الفترة الكلاسيكية مروراً بالكتاب العرب وكتاب عصرالنهضة في أوروبا. ولكن الاهتمام الأكبروالإنجاز العام في هذا المجال -أي الاهتمام بثقافة الإنسان العادى وتراثه ومعاشه وحركة حياته اليومية - أخذ اتجاهه العلمي والعملي في منتصف القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين. كثيراً مايتخوف الباحثون من مزالق تعريف الثقافة ولكن لامناص. لقد عرفها فرانز فانون بأنها المحرك الكلى والسلوك العقلى للإنسان عند مواجهته للطبيعة وتضم الثقافة بالتالي كل ما تقوم به المجتمعات من عمل للتواؤم مع الطبيعة المحيطة بهم وهنا ننبِّه إلى أنَّ الطبيعة ليست هي الطبيعة الإيكولوجية، وإنما تضم الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والتاريخية. كذلك عرف الكاتب الكيني جيم س نقوق الثقافة بأنها هي طريقة للحياة يشكلها شعب ما في سعيه الجماعي للعيش ولإيجاد صيغة بينه وبين بيئته ككل، وأنها تتكون من حصيلة ما يكوِّن ذلك الشعب من فن وعلوم ومؤسسات اجتماعية بما في ذلك نظام معتقداته وطقوسها أمَّا ليوبولد سيدار سنغور فيعرفها بأنها حصيلة المعارف النظرية والعملية التي تمكننا من معرفة أنفسنا والآخرين كما تتيح لنا معرفة بيئتنا المحيطة بنا.

كما يمكنني أن أضيف بأن الثقافة لا تتسم بالثبات إذ أنها تتغير بتغير ما يحيط بها من بيئات طبيعية واجتماعية وغيرها، هذا علاوة على التراكم التاريخي الذي يؤسس على حتمية التعايش الجدلي بين القديم والمحدث والمحاولة والخطأ إلى حين حدوث التوليفة الثقافية التي تشبه زمانها ومكانها. وعليه نبني فهمنا على أنَّ عمليات التغير الثقافي لا تحدث فجأة، وإنما هي عمليات بطيئة ومتدرجة، ولنا في ذلك شواهد كثيرة من الواقع السوداني المتوفرة وتلك التي تنتظر الجمع والتوثيق الميداني الدقيق والممتد.

على ذكر العمل الميداني أورد هنا مثالاً على كيفية تكوين التوليفة الثقافية دون قسر أوجبر، وإنما هو التوليف السلمي. المثال هو نص لقصيدة جمعتها من راومن منطقة دنقلا، قرية ود نميري بالتحديد في 1983م، وهو الراوي الهادي محمد على حسن 14.

تقول كلمات القصيدة وهي أغنية في الأصل في اللغة الدنقلاوية المتداخلة بالعربية والإنجليزية، وهي خيرمثال على التوليف الثقافي السلمي؛ تجري الأغنية على الآتى:

أَيْوَالَا مُسَافِر كِدْمُنُن كُلُّ بُوسْتَا قُوْنْشِمُن جُوَّابْ فَاضِي قَرْيِّيمُنْ وَلَا تُرْبَالْ كِدْمُنُنْ ديْنقْ هَقَوَا تيقًا كُوْنْمُن وَلَا أُمْدَه كُدْمِئُنْ كُلُّ يوْم تِشْكَارِيْ قَابْلِيْ مُنْن وَلَا تَاجِرْ كِدْمِنُن يَعْدِ اللَّيْلْ هِسَابٍ كَاوْمُنْ أَيْ رَيِس اَنَّحِبْ ليْلقِي سِهْرِيْ دَالْ أَنَّجَبْ سَنْدَل سَارِي كُوْلِ أَنَّجَب قَنَن مدْرَه كُوْلِ انَّحَبْ بتِّي شَبِّ الدَّالْ أَنَّجَب مُوْجْكِي هَاسِبِيْلِ أَنَّجَبِ دَفًّا حُوْمِ هَلِيْلِ أَنَّحَب

بنظرة سريعة أو متأنية يظهر التداخل اللغوي كجزء من المكون الثقافي السوداني نجد فيه الأثر اللغوي الأوروبي والعربي والنوبي المحلى.

واضح أنها أغنية لزوجة بحارأو «رَيِّس» مركب هي تمدح زوجها وتقول لا يعجبني المسافر ولا أتزوجه

ولاأتروج التربال الذي تمالأؤه الديون ولاأتروج العمدة الني تكثر أضيافه وأتعب في خدمته. أنا يعجبني وأتزوج «الرَيّس» الذي يسافر ويأتيني كل يوم بالجديد يساهر الليل (ليلقى سهري دال انجب) والذي له مركب لها ساري من الصندل (سندل ساري كول انجب) وهو قوي الجسم يصارع الموج (موجكي هاسبيل انجب) وهوإذا دفع دفّة المركب يكسرها (دفة جوم هيل انجب).

ذكرت قبلاً أن إقليم سكان ضفاف النيل يحمل في تضاعيف الثقافية كما يحمل من غيره من الأقاليم سمات الهجين والتوليف الثقافي، إذ أننا لا نجد إقليماً داخل الإقليم الثقافي الواحد، بل نجد تعددية داخل تلك التعددية الثقافية، وهي تراجع ما كتب خاصة الأقاليم الثقافية التي قسمها بروفسيرمحمد عمر بشير. بمعنى آخر، ليس هناك إقليم ثقافي صرف منفصل ثقافياً وعرقياً عن الآخر؛ لوادعينا ذلك لكان ذلك نزوعاً نحو نازية حديدة.

بالرجوع إلى النص الغنائي الذي أوردته سابقاً من منطقة دنقلا تتبدى أهمية دراسة الثقافة دراسة متأنية للإلمام بأسباب المعرفة الحقيقية للثقافة السودانية، تلك المعرفة التي يسندها الجمع الميداني القائم على أسس نظرية ومنهجية.

في ذلك النص الشعري الغنائي تظهر أهمية التلاقي السلمي للثقافات الذي يخلق التوليف والهجين الثقافي ويولد شرعاً وحقاً من سياق هذا التلاقي الذي يبعد عن القسر والقهر والاستبداد والدوغماتية الأحادية؛أي وبعبارة أكثر إفصاحاً لابد من توفر المناخ الإنساني المتسامح.

يسند ذلك فرضية أنه لامكان للتقسيم الميكانيكي للأقاليم الثقافية، إذا أننا فعلنا ذلك نقف عند حد التصنيف والتوصيف، وهما مهمان ولكن الوقوف عندهما والاكتفاء بهما يسم مهمتنا بالنقصان والابتسار ومفارقة طريق المعرفة العملية الموضوعية الأكثردقة وميلاً نحوحل مأزق السودان في منعطفاته التاريخية، الحاضرة والمستقبلية أيضاً.

هـذا التقسيم هـو إقحام مخل في جسم الثقافة السودانية؛ فالثقافة يجب أن يستخلص فهمها من داخل جسمها وليس بالقسر الخارجي، مثله في ذلك مثل الاتجاه العروبي أو الافريقاني أو الأفروعروبي.

هـذه الاتجاهات تعمـل على ترحيـل الزمـان للمكان في فعـل قسـري فـوقي لا يعي أن للمـكان سـطوته التي لا يراها الفـتى القـادم أو العائد مـن رأس المـدار؛ الصحيح هـومعرفة خصوصيـة المكان قبـل اختزاله إلى انتشـارية عروبيـة كانـت أو أفريقانيـة أو أفروعروبية.

في تقديمي لمفهوم السودانوية كطرح بديل وأطروحة ثاقبة نافذة لفهم الثقافة السودانية وهذه ليست طاؤوسية جوفاء وإنما هو الصبر على المعرفة و «المعرفة تلاقيط» كما هو «الرزق تلاقيط» أعنى بذلك الجمع الميداني المتأني الصابر والمستمر وهو الجمع الميداني والتوثيق المباشر الذي يعتمد التسجيل الصوتى والتصوير والملاحظة كمناهج توثيقية لاغني عنها لمن أراد أن يقول جملة قصيرة عن الثقافة السودانية. وفي تقديمي لاتجاه السودانوية والتي سبقني في ريادتها تاريخياً نور الدين ساتي في كلمة عن الثقافة السودانية في مجلة الثقافة السودانية في السبعينات لم أحصل عليها ولكن أذكر أنني اطلعت عليها حين صدورها وأحمد الطيب زين العابدين 15 أعرف أنه في نشاطات الشعوب وفي حركة حياتها اليومية ، مخزون معرفي ومستودعات ثقافية ، إذا أُستنطق نطقت بهوية أهلها قسماً وحقاً وليس السراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء. هذا الاتجاه

- يفسره الجدول الذي يحتوي على مصطلحات المراكب في السودان وهي مصطلحات توصيف أجزاء المراكب وأدوات العمل والعاملين بالحرفة. نوردها في الجدول أدناه بالكلمة كما يستخدمها أصحاب الحرفة ثم نحاول إيجاد المقابل لها في اللغة العربية، ثم من بعد ذلك مصدرها اللغوي أو أصلها اللغوي ومقابلها باللغة الإنجليزية وسنلاحظ أن بعضها ليس له مقابل باللغة العربية أو الإنجليزية. للتقصي ومعرفة أصول هذه الكلمات واشتقاقها وأصولها استعنت بالقواميس التالية:
- 1. عون الشريف قاسم: قاموس اللهجة العامية في السودان.
- 2. Armtruster: dongolese Nubian: alexicon
  - 3. إبن منظور: لسان العرب.
- 4. Hans wher: a dictionary of modern written Arabic
  - 5. مصطفى وآخرون: المعجم الوسيط.
    - 6. معلوف:المنحد.
    - 7. بعلبكي: المورد: إنجليزي عربي.
  - 8. حسن الزيات: معجم المراكب والسفن في الإسلام.
- Smith J. payne: a compendious syriac dictionary

| Colloquial Sudanese Technical terms | Source language              | Arabic      | English           |
|-------------------------------------|------------------------------|-------------|-------------------|
| Al ajamiyya                         | Arabic                       | عجمي Ajami  | After lower plank |
| Shatfiyyat (sing.                   | Syriac<br>(but thru. Arabic) | شطفة Shitfa | ?                 |

| Colloquial Sudanese Technical terms | Source language                                                     | Arabic                                           | English                                                                      |
|-------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| Armus                               | Greek                                                               | ?                                                | Seam                                                                         |
| Jagus                               | Greek                                                               | Maqa ad<br>almujaddif<br>مقعد المجدف             | thwart                                                                       |
| Ingliz                              | English                                                             | مربط Marbit                                      | Cleat                                                                        |
| Bactus                              | Greek                                                               | الشفير Alshafir                                  | Gunwale                                                                      |
| Mush <sup>a</sup> r tacliga         | Arabic                                                              | منشار Minsh²r                                    | Hanging saw                                                                  |
| Birrima                             | Arabic                                                              | بریمه أو مثقب<br>Birrima or<br>mithqab           | Drill or rasp                                                                |
| Mubrad                              | Arabic                                                              | مبرد Mibrad                                      | Fill or rasp                                                                 |
| Duffra                              | Arabic                                                              | مظفار أو إزميل<br>مقعر Mizfar or<br>izmĪl maqaar | Gouge-like chizel                                                            |
| Mudgag                              | Syriac                                                              | مطرقة Mitraqa                                    | Mallet                                                                       |
| Munjara                             | Syriac                                                              | ?                                                | Voice-like block of wood<br>for holding the planks<br>when drills are opened |
| Gaddum                              | Aramic/Hebrew,<br>syriac in all these<br>languages it is<br>quardum | قدوم Qaddum                                      | Adze                                                                         |
| Fas or balta                        | Arabic Turkish                                                      | فأس Fas                                          | axe                                                                          |
| Izmil                               | Arabic or Persian                                                   | إزميل Izmil                                      | Chizel                                                                       |
| Garnas                              | Syriac/ Arabic                                                      | المطرقة الخلبية<br>Al mitraqa al<br>mikhlabiyya  | Clawhammer                                                                   |
| Mushar gatu                         | Arabic                                                              | منشار قطع<br>متعارض Minshar<br>qat muta'arid     | Cross-cut saw                                                                |

| Colloquial Sudanese Technical terms | Source language          | Arabic                                                      | English                                                  |
|-------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| Aj-jamur                            | Arabic                   | الجامور أو شحم<br>النخله Al-jamur<br>or shahm al-<br>nakhla | The halyard affix                                        |
| Al-barda'a<br>(?not through Arabic) | Persian Syria            | Bardha'a برزعه                                              | Masthead collar                                          |
| Al-faya                             | ?                        | الكرُ Alkarru                                               | halyard                                                  |
| lyarat                              | ?                        | حبل الساري<br>Hablu-s-sari                                  | Fore shrouds                                             |
| Sigala or risgala                   | Italian                  | سقاله Sigala                                                | Bolt rope                                                |
| Al-musran                           | Arabic                   | مصران Musran                                                | Thin rope passing inside the turned-in edges of the sail |
| (Gabalis (sing.giblis               | ?                        | حلقه أو عقده<br>Halaqa or oqda                              | Loops connecting sail to the yards                       |
| Al-mindera                          | Italian from<br>bandiera | العلم أو الراية                                             | Flag on top of the yard to indicate direction of wind    |
| At-tarma                            | ?                        | الخزانه Khizana                                             | Stern locker                                             |
| Hillib                              | Arabic                   | هِلب Hilb                                                   | Anchor                                                   |
| Al-murkab                           | Arabic                   | المركب Al-mirkab                                            | The boat herself                                         |
| Kantin/Kintin                       | English                  | حانوت Hanut                                                 | Roving shop boat<br>((canteen                            |
| Rayis                               | Arabic                   | رئیس أو ربان Ra'is<br>or rubban                             | Skipper                                                  |
| Nawwati or nuti                     | Creet<br>(From nautikos) | نوتي أو بحار Nuti or<br>bahar                               | Sailor                                                   |
| Ummal'wal<br>(Um al-cŌl)            | Arabic                   | Jariya or Khadim                                            | A woman servant                                          |
| Far al murkab                       | Arabic                   | ?                                                           | A small boy serving the crew                             |

(هـذه المفردات كتبت على غرار النظام المتبع في مجلة السودان في رسائل ومدونات)

نلاحظ من قراءتنا للجدول أعلاه أن العربية العامية في السودان دخلت عليها كلمات من أصول لغوية متعددة واندمجت فيها كجزء من عامية السودان. فبجانب الكلمات ذات الأصول النوبية المحلية نجد كلمات من أصول عربية، سريانية، فارسية، أفريقية، أرامية، عربية، إيطالية، تركية وإنجليزية، وهي تعكس بذلك التوليف الثقافي الذي تميزت به عامية السودان.

هـذا التراكـم الثقـافي يؤكـده مـا ذهـب إليـه عون الشـريف قاسـم في مقال لـه باللغة الإنجليزيـة في مجلة السـودان في رسـائل ومدونـات نقتبـس منـه مـا يؤكد مسـألة التوليف الثقـافي؛ يقول عـون الشـريف واصفاً العامية السـودانية:

a horizontal tape extending through ..." time on the surface of which are imprinted the various cultural currents which succeeded each other in the regain. For the Sudan was an important highway for civilization and had become a meeting point of cultures and the Sudanese colloquial language represents in this respect the final product of this process of . cultural cross fertilization"

بهذا أوضح هـذا المزيج الثقافي بموضوعيته لا تقلب تياراً من التيارات على الآخر، وهو مزيج ثقافي خلقته حركة الناس من خلال التجارة أو الحروب أو الهجرات، وهي العوامل التي عن طريقها تلتقي الثقافات وتتلاقح. وهو تلاقح ديناميكي متغير طالما المجموعات البشرية في عملية تلاق مستمر. وبالتالي لا نستطيع القول إننا في نهاية الزمن؛ فالتاريخ عملية مستمرة، القول إننا هي التي تصنعه ولا أحد يصنع التاريخ، بل حياة الناس هي التي تصنعه وتبقى الشعوب على مخزونها الجمعى تكتب الصفحة بعد الصفحة لأنها تعيش فيه الجمعى تكتب الصفحة بعد الصفحة لأنها تعيش فيه

وبه مستلهمة هذا المخرون الماكث في الأرض والمتغير بمعتقدات حركة حياتها.

نعود ثانية لجدول الكلمات؛ بعض الكلمات لم أقف لها على أصل مؤكد وبالتالي يمكن القول إنها كلمات نوبية محلية إلى أن تثبت دراسات لغوية قادمة عكس ما ذهبت إليه. هذه الكلمات مثل: إترابل - قورا – عرموس – جاقوس – باطوس – يدوسا – قبليس – قنطور – عبعب – محورت – بنقولو

لكن بعض هذه الكلمات بالقياس والتناظر يمكن افتراض أصل لها في اللغة الإغريقية؛ فبالقياس هناك كلمات في العامية السودانية معروفة بأصولها الإغريقية مثل قادوس، وهوإناء فخاري ينقل الماء كجزء من الساقية السودانية، وكذلك قاموس وفانوس. بالتالي فكل الكلمات الواردة أعلاه وتنتهي باللاحقة (أوس) مثل عرموس وجاقوس وباطوس يمكن افتراض أصل إغريقي لها.

أما كلمة إنجليزالواردة في الجدول فمقابلها الإنجليزي هو Cleat وهو المربط. وهو لوح قوي، بل هو أقوى الألواح التي تثبت ساري أو سارية المركب من جانبيه. وعند سؤالي للرواة عن مغزى تسميتهم لهذا الجزء بالإنجليزكانت إجابتهم تحمل مجازاً اجتماعياً في صرامته وقوته ودقته، ولكن لم يتذكروا ماذا كان اسم هذا الجزء قيل الانحليز!

تختتم بالآتي، تناول المقال اتجاهات دراسة وفهم الثقافة السودانية بين ما هو واقع وما هو متخيل مسنود بايديولوجيا فوقيه السلطة تلغي وتغيب انسان السودان استعرض المقال الاتجاهات التي حاولت فهم الثقافة السودانية من خارجها وليس من داخلها وهذا لعمري خطأ كبير في حق الشعوب والاتجاهات هي (1) العروبية خطأ كبير في حق الشعوب والاتجاهات هي (1) العروبية (2) الأفريقانية (3) الافروعروبية (4) وحدة التنوع.

هـذه الاتجاهـات لـم يقـم روادهـا بعمـل وتوثيـق ميـداني مباشـر مـن أجـل الفهـم الموضوعـي الواقعي الـذي ينطق بلسـان أهل الثقافـة ويرى بعيونهـم. كانت

إلى آفاق البراغماتية العملية والصابرة على المعرفة والفهم. أي يتعين علينا الاهتمام بثقافات الشعوب وفهمها على أساس مفهوم تثقيف السياسة وليس تسييس الثقافة.

ثم انه يتوجب علينا البعد عن إطلاق الأحكام المسنودة بأحادية اديولوجيا بائسة ، أي علينا فهم مستودعات ومكنز ثقافة الشعوب من داخل جسمها وليس بأحكام مسبقة .

اتجاهات سياسية مؤدلجة، غاب في ثناياها أهل الحق وهم السودانيون المغيبون من موائد الحكام والساسة والأكاديميين على السواء. وكان في ذلك اختزال للثقافة السودانية في فعل قسري لحشر فهم الأكاديميين والساسة في جسم الثقافة دون الوقوف على تفاصيلها لمعرفة شخصيتها وصفاتها.

بناءً علي هذا الطرح نحن نبتعد عن إصدار الإحكام علي ثقافات الشعوب عبرايدولوجيا ضيقة

# tral Sudan, M.A. univ. of Leeds, Britain, 1966, p 67-70.

- 11. Hurreiz, S. H. Ibid, p 68.
- 12. Abd Allah Al Taiyyb, Changing Habits in the Riverian Sudan, Sudan Notes and Records, vol 36,1955, p. 152.
- 13. إبراهيم صلاح الدين إبراهيم، طقوس العبور في قبيلة البني عامر، بحث ماجستير غير منشور في الفولكلور، قسم الفولكلور، معهد الدراسات الإفريقية والآسيوية، جامعة الخرطوم، 1996م، ص، 50.
- 14. إبراهيم صلاح الدين إبراهيم، المرجع نفسه، ص، 87.
- 15. الـراوي الريس عبد الهـادي محمد علي حسن، رقـم الشريط: م د أأ/ 2602، تاريخ التسـجيل: منـزل الراوي بقريـة ود نمـيري الواقعـة شرق النيـل جنـوب دنقـلا، المديرية الشـمالية.
- 16. Gasim, A.A, "Some aspects of Sudanese Colloquial Arabic", Opcit, p. 40.

#### الصور

- https://i.pinimg.com/564x/4c/cd/d7/4ccdd738df10cb8d-425ca7ba5fd1702b.jpg
- https://i.pinimg.com/564x /72/52/00/725200b81a0294007a94 b1a88c12140c.jpg
- 3. https://i.pinimg.com/564x /2c/9f/75/2c9f7503aa09e 696a7ce0d51f5d724f9.jpg

#### الموامش

- Gasim, A.A. "Some aspects of Sudanese Colloquial Arabic", Sudan Notes & Records, vol. 46, 1965, p. 40.
- عبد الله عبد الرحمن الضرير، العربية في السودان، ط2، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1967م، ص، 6.
- عبد الله عبد الرحم ن الضرير، المرجع نفسه،
   ص، 6.
- نهلة عبد الله إمام، «الأنا في مواجهة الآخر»،
   مجلة الثقافة الشعبية، العدد (23)، البحرين،
   2013م، ص، 17.
- . محمد عمر بشير، التنوع والاقليمية والوحدة القومية، ترجمة سلوى مكاوي، سلسلة ثقافة للجميع، المركز الطباعي، مصلحة الثقافة، 44 ص، 43، راجع أيضاً الصفحات 44 45.
- محمد عبد الحي، ديوان العودة إلى سناًر، دار
   التأليف والترجمة والنشر، جامعة الخرطوم،
   (بدون تاريخ)، صفحات 9 10.
- عبد الله علي إبراهيم، الثقافة والديمقراطية في السودان، دار الأمين للطباعة والنشر، ط2، القاهرة، 1999م، ص، 17.
- 8. محمد عمر بشير، التنوع والاقليمية والوحدة القومية، مرجع سابق، صفحات 26 27.
- Yousif H.Madani, Boat building in the Sudan: Material Culture and its Contribution to the understanding of Sudanese culture Morphology, Ph. D. Thesis, Institute of Dialect and Folk life studies, University of Leeds, 1986.
- 10. Hurreiz, S. H. Birth, marriage, death and initiation customs and beliefs in cen-

## أ.عماد بن صالح - تونس

# شجرة الزيتون في مدونة الأمثال الشعبية

لم تكن علاقة الانسان بشجرة الزيتون مجرد علاقة نفعية تكتفي بجني ثمارها وعصرها لاستعمالها لاحقا في الغذاء والدواء والتجميل، إنما نفذت إلى مستويات أعمق. فأخذت أبعادا روحية وأخرى رمزية، وهو ما يفسر قداسة الزيتون لدى كل الشعوب وفي كل الثقافات والأديان. وقد احتفظت له الذاكرة الجماعية بأبهى الصور وأروع التمثلات، خلدتها كل أنماط المأثورات الشفوية وصاغتها ببلاغة مميزة الأمثال الشعبية. لذلك سنتولى دراسة حضور شجرة الزيتون في مدونة الأمثال الشعبية بالبلاد التونسية على وجه التحديد.

لــئن اســتأثرت الأمثال الشـعبية باهتمــام الباحثـين من خلال تعدد تعاريفهم لهذا الجنس الأدبي الأكثر شــيوعا وتــداولا ، فإن أكثر هــذه التعاريف صحّـة وأقربهـا إلى روح المثل الشـعبي وأكثرها إلماما



بالموضوع وإحاطة به ذلك الذي قدّمه ابن عبد ربه في كتابه العقد الفريد حين قال: «هو شيء الكلام وجوهر اللفظ وسرّ المعنى. تخبّرتها العرب وقدّمتها العجم. ونطق بها في كلّ زمان وعلى كلّ لسان. فهي أبقى من الشعروأشرف من الخطابة، لم يسر شيئا مسيرها ولا عمّ كعمومها حتى قيل أسيرمن مثل »2. انطلاقا من هذا المعطى يمكن القول أنّ الأمثال الشعبيّة هي أقوال مختصرة صيغت بطريقة فنيّة تختزل في محتواها تجربة طويلة في الحياة. ويوصف المثل الشعبي على أنه قول مأثور وعصارة حكمة الشعوب. وهي من أكثر الأشكال التعبيرية انتشارا فلا تخلو منها أيّة ثقافة. إذ تعكس مشاعر الشعوب على اختلاف طبقاتها وتجسد أفكارها وعاداتها وتقاليدها ومعتقداتها ومعظم مظاهر حياتها في صورة حيّة وفي دلالة إنسانيّة شاملة. وعموما ترمى الأمثال الشعبيّة إلى اختصار الطريق وذلك بالرّفع من غموض الحياة ولبس المستقبل. فتنير طريقنا اعتمادا على مسيرة طويلة لأجيال عديدة. وهي بذلك تعبّر بصدق عن حكمة الأجداد برؤية أكثرنظارة وتبصر. كما تختزل تجربتهم الطوياة في الحياة السي خبروها جيدا وأخذوا منها العبروالدروس، فصاغتها لنا قريحتهم أحسن صياغة ونقلتها لنا ألسنتهم مشافهة.

لقد نتج عن الاهتمام المتزايد بالأدب الشعبي، تصحيح التراث القومي لكل أمّة من الأمم. فلم يعد مقصورا على المدوّنات والنقوش والآثار الماديّة وحدها، وإنّما أصبح يشمل النصوص الشفويّة والروايات الّي تنتقل من فرد إلى فرد ومن جيل إلى جيل ومن بيئة إلى بيئة بواسطة التلقي أو الحفظ أو الترديد. وتعدّ الأمثلة الشعبية وجها من وجوه الأدب الشعبي الذي يشمل مظاهر الحياة الشعبيّة ويستوعب كنهها على مرّ الأزمنة وامتدادها، «وقد ظهرت استجابة مباشرة للإحساس بالحاجة إلى ضرب من التمييز بين إطار قصصي أدي وآخريتسم بالحريّة والمرونة ومسايرة العقول والأمزجة والمواقف» قلا ولا شك أنّ الأمثال الشعبية هي من أكثرهذه الأجناس الأدبية القادرة الشعبية القادرة

على استقطاب الناس ولفت انتباههم. فهي تستوعب أنواعا متفاوتة وتستهدف أنماطا منوّعة، وهي عبارة يغلب عليها الشمول ويعوزها التحديد والتشخيص. بذلك فإنّ في الأمثال الشعبية كلّ مقوّمات الأدب الشعبي من العراقة والتطوّر والإضافة ومن التعبير عن وجدان الجماعة أكثر من وجدان الذّات. فكلّ واحد يحسّ نفسه مترجما في إبداعها وهذا راجع إلى «النظرة يحسّ نفسه مترجما في إبداعها وهذا راجع إلى «النظرة الشمولية التي يمتاز بها المبدع الشعبي الأوّل. بحيث يتألم بآلام الجماعة ويفرح بأفراح الجماعة، ويحلم بأحلام الجماعة. فهو ملتصق التصاقا عضويًا بالجماعة التي يتكلّم لغتها ويرسم خطابها هم، فالمثل بهذا هو تعبيرعن الضمير الجمعي الذي يصدر عن وعي الأفراد تعبير عن الضمير الجمعي الذي يصدر عن وعي الأفراد النيات يعهدون مبدعا شعبيًا يحمل مسؤوليّة التعبير الصادق عن أحوالهم سواء أكانوا في ظرف المعاناة والآلام أم في السعادة والحبور.

ببساطتها وعفويتها وطابعها العملى، تتوفّر الأمثال الشعبية على قدر كبيرمن المرونة والسلاسة التي تجعلها قادرة على التكيّف مع أيّ تغيّرات اجتماعيّة طارئة. وهي مواصفات نادرة وجيّدة تجعلها تتربّع على هرم المأثورات الشفوية عن جدارة، وتفوز بسهولة على بقيّة أنماط التعبير الشعبي من شعر وأغان وأهازيج ونكت وخرافات وأحجيات وغيرها. لذلك أقبل عليها الدارسون من مختلف الاختصاصات، واعتبروها بمثابة المنجم الزاخر بالمادة العلمية الخام التي لا تنضب. إذ هي تمنح امكانيّات بحثيّة كبيرة لإنجاز دراسات حول مختلف أوجه الحياة للأمم والشعوب. ذلك أنها وبفضل ما تحمله في جرابها من حنكة الأجداد وحكمتهم، يمكن أن تخبرنا بما تعجز الوثيقة المكتوبة عنه. خاصّـة وأنّها «واحـدُ من المسكوكات اللغويّة التي تعبر عن واقع الحال، وتغنى عن فائض الكلام، وتترجم أحاسيس الناس ومشاعرهم ورؤاهم للوقائع، وتختصر حكمهم الشعبية بكلام بليغ ووجيز»5، تكتسى الأمثال الشعبيّة بالغ الأهميّة في البحث التاريخي والحضاري. إذ هي تعكس جوانب مهمّة من المسكوت عنه في الوثائق

المكتوبة وخاصّة في المصادر الرسمية. كما قد تسد بعض الثغرات في تاريخ الشعوب، بل ويمكن أن تلعب دور الموجّه للأفراد والجماعات حين يغيب القانون. ومن هنا تكتسب الأمثال الشعبيّة بالغ أهمّيتها، إذ يمكن أن تكون دراستها مدخلا للتعرّف على ذهنيّة مجتمع ما وسيكولوجيّته. خاصّة وأنَّ الأمثال من خلال منظور أنثروبولوجيّ بحت، «لا تُعَدّ من الظواهر الفرديّة أو الخاصّة، بل هي تعبير ثقافيّ داخل الظاهرة الاجتماعيّة برمّتها» 6.

بكثافة حضورها وكثرة تداولها وسرعة انتشارها في الزمان والمكان، ساهمت الأمثال الشعبيّة في توحيد الـتراث الشعبي الانساني. فقد اختصرت المسافات واختزلت الزمن وقرّبت الرؤى. بفضلها أمكننا الانفتاح على ثقافات مجاورة واستلهام تجاربها، لأنّ اقتصارنا على تراثنا يجعلنا نعيش في برج عاجى مترفّعين عمّا يجري في عالم السواد الأعظم. بينما اطلاعنا على التراث الشعبي يقوى العلاقات ويثبّت الذات ويحدد هويتها ويدعّ م بقاءها وصمودها. كما يفتح أمامنا نوافذ نطلّ منها على العالم بأجمعه، فتتّسع آفاق فكرنا ونكتشف الآخر ونرى حياة الإنسان على حقيقتها. ذلك أنّ البحث عن حياة الشعوب حاجة ملحة فرضتها إشكالية البحث في القيم الثقافية الأصلية للشخصية الوطنية. فالأدب الشعبي يعد من أهم الركائز الثقافية، والبحث في مجاله يعد بحثا مرتبطا بكيان أيّ أمّة. انطلاقا من هذه القناعة الراسخة ومن هذا المبدأ في الحياة، كان لزاما علينا إدراج الثقافة الشعبية عموما ونماذج من الموروث الشفوي تحديدا في بحثنا. خاصة وأنّ شجرة الزيتون رمـزالحكمـة لـدى الإغريـق، كمـا أطلعتنا علـى ذلك الميثولوجيا الإغريقية وخاصة أسطورة الآلهة «أثينا» وصراعها مع إلاه البحر والعواصف «بوسيدون». فلابد أن تكون الزيتونة قد رسمت ملامح الحكمة لدى الأجداد، فصاغوا لنا أعمق الحكم وأبلغ الأمثال الشعبيّة. كما أنّ هذه الشجرة تؤثّث المجال الريفي أكثر من المجال الحضري، لذلك هي قريبة من الانسان

البدوي تمسس كيانه وتهزّ عرش وجدانه. بحيث أنّ إمكانيّة إلهام قريحة الحكيم والشاعر الشعبي واردة جدّا. وهو ما جعلنا نتتبّع مدى حضورها ونقتفي أثرها ونرصد مختلف تمثّلاتها في مدوّنة حرصنا على تكوينها بعناية من مختلف عناصر التراث الشفوي.

### شجرة الزيتون محور الأمثال الشعبية:

بخبرتهم وفطنتهم في الحياة، انتبه الأجداد إلى أهميّة شـجرة الزيتون. فهي قد وهبتهم ثمارها بسخاء ومنحتهم زيتها بكرم ليكون لهم خيرغذاء ودواء. كما ألهمت قريحتهم أبلغ الحكم وأحلى الأشعار، فنظموا فيها أجود القصائد وصاغوا أبلغ الحكم. وهو ما حفّزنا على المضيّ قدما للبحث في هذه المأثورات الشفوية الثمينة. وقد قادتنا خصوصية الموضوع إلى اتباع منهج فرضته علينا طبيعة البحث. وهو المنهج الاستقرائي المطعّم بالتحليل كأداة إجرائيّة. ذلك أنّنا حاولنا أن نستقرئ ونتتبّع عيّنة من الأمثال الشعبيّة التي قيلت في البلاد التونسيّة عموما وفي جزيرة جربة خصوصا. فعملنا على جمعها وسلّطنا عليها أضواء الملاحظة لنتمكّن من تحليلها بهدف الوقوف عند مكمن روح المثل الشعبى. ولإنجاز مشروع بحثنا كان لزاما علينا النزول للميدان لاقتفاء أثر هذا الموروث الشعبي النفيس، وذلك بجمعه من أفواه أصحابه. فقصدنا أماكنهم المخصّصة من أماكن عامّة كالمقاهي والأسواق وغيرها أومحلات خاصة كالمنازل والمساكن. وقد اعتمدنا في ذلك على الإصغاء إليهم جيّدا مشافهة ثمّ التدوين فالتحليل.

لمّا كان حضور الأمثال الشعبيّة شائعا وشاملا على مستوى القول وقائل القول ومناسبة القول، فقد سعينا جاهدين لتتبّعها واقتفاء أثرها أينما كانت. فهي كثيفة الحضور في كلّ زمان ومكان، إذ هي حاضرة في الشارع وفي البيت وفي العمل وفي السوق وفي الحقل وفي المقهى وفي المدرسة وفي الجامعة وفي المسجد وغيرها من الأماكن العامة والخاصة. لذلك لم ندّخرأيّ



احدى الزياتين المعمرة ذات الاعتقادات وطقوس بالجزيرة

جهد أثناء العمل الميداني لاقتناصها من أفواه المسنين والحكماء. فقد حرصنا كلّ الحرص على رصدها وتدوينها، كما واظبنا على تتبّع حضورها والانتباه إلى كيفيّة تداولها بين الأفراد والجماعات بهدف دراستها وتحليل مضمونها. وقد خبرنا ذلك عن قرب، حيث لمسنا كيف تحمل الأمثال الشعبيّة في طيّاتها بذور الله المنحمة الاجتماعيّة وتقوية العلاقات الإنسانيّة. فقول المثل الشعبي يستدعي لا فقط حسن اختياره، وإنّما أيضا سرعة البديهة وخاصّة حسن اختيار ظرفيّة المكان والزمان. لأنّ الإنسان لمّا يورد مثلا لجماعة ما، فيان نيّته من وراء ذلك هي إفادتهم وإمتاعهم ودفع الهمّ والغمّ عنهم. فهوضمنيّا يحبب أن يراهم معتبرين مسرورين مرتاحين. اعتبارا وأنّ جمع الحكمة بالطرافة هو أحد أهم العناصر للأمثال الشعبيّة.

ممّا لا شـك فيـه أنّ الحكمة موهبـة يختلف حضورها من شخص لآخـر. والإنسـان الذي حـرم هـذه الموهبة لايمكـن أن تصـدرعنه الحكمـة، لأنّه كما يقـال «فاقد الـشيء لا يعطيـه». لذلـك فهـي غالبـا ما تصـدرمن الانسـان الّذي خبرالحياة واكتسـب تجربـة طويلة منها. فهـو لا يتحدّث من فـراغ ولا من باب التسـلية، وإنّما عن تجربة عاشـها أو موقف تعرّض له فاعتبرمنـه وأراد إفادة تجربة عاشـها أو موقف تعرّض له فاعتبرمنـه وأراد إفادة

الآخرين به. وقائل المثل الشعبي يجب أن تتوفّر فيه عدّة خصال لعل أهمّها سرعة البداهة وخفّة الروح وحدّة النذكاء وبراعة التصوير ودقّة التعبير وغنى الموهبة. وهو ما عبرعنه الدكتور شوقي ضيف بقوله: «تحتاج الأمثلة الشعبية إلى فضل من الذكاء ودقّة في الحسّ ورهافة في الشعبية إلى فضل من الذكاء ودقّة في الحسّ ورهافة في الذوق ". ونجد هذه الصفات تطبع قائل المثل الشعبي، فهو يتحلّى بالجديّة وبنظرة ثاقبة للحياة تجعله مسؤولا عن أقواله وملتزما بالضوابط الاجتماعيّة. وهذه الجرأة هي التي تعطي للمثل الشعبي أصالة ولقائله مكانة وحظوة في المجتمع، هي نفسها التي تجعله يتصدّر مدوّنة المأثورات الشفويّة. ذلك فعلا ما نصّ عليه حرفيًا المثل الشعبي القائل «الزيت يخرج من الزيتونة موزونة يدسّها في كنينو خير».

تطلعنا الميثولوجيا اليونانيّة أنّ شجرة الزيتون كانت رمزا للحكمة وحسن التدبير منذ القديم، حيث أنبأتنا الأسطورة أنّ «أثينا» قد كسبت الرهان في صراعها مع الإله المتعجرف «بوسيدون» الذي زمجر وأرعد ثمّ رمى عصاه فأثمرت بحيرة مالحة أجاج. أمّا «أثينا» وبفضل رجاحة عقلها وحكمتها، فقد وهبت لشعبها شجرة زيتون وارفة الظلال قي ومنذ ذلك التاريخ اكتسبت

الزيتونة رمزية الحكمة، وغدت ملهمة المفكرين والحكماء في كلّ زمان ومكان. وهكذا أصبحت علاقتها وطيدة بالفكر والفلاسفة، صاغوا فيها أبلغ الحكم وأعمق الأمثال الشعبية. لذلك لم تفاجئنا بالمرّة كثافة حضورها في مدوّنة الأمثلة الشعبية. إذ ليس غريبا ولا عجيبا أن نظفر بهذا الكمّ الهائل من الأمثال الجامعة عجيبا أن نظفر بهذا الكمّ الهائل من الأمثال الجامعة تجند هدات أغلب مجالات الحياة لتلخص لنا مدى تجدد هذا هذا الشعبية المساحرة ذات الأوراق الفضية » في وعينا وذاكرتنا. ذلك أنّ عمق علاقتنا السرمدية بها لا يمكن أن تستوعبها بقية الأشكال التعبيرية، وحدها الأمثال الشعبية يمكن أن تعبرعن ذلك بالعمق المطلوب والبلاغة المستوجبة.

ما إن توجّهنا إلى العمل الميداني حتّى اكتشفنا غزارة الأمثال الشعبيّة المخصّصة لشجرة الزيتون. فمن كثرة عددها، بدت لنا الزيتونة وكأنّها الجوهرة الثمينة والدرّة النفيسة التي توسِّح مدوّنة الأمثال الشعبية. كما بدت هذه الأخيرة وكأنها بدورها تحتفى بهذه الشجرة المباركة من خلال جمال الألفاظ وعمق المعاني وروعة الصور. وتمتاز هذه الأمثال بشيوعها وكثرة تداولها وخاصّة بتنوّعها، بحيث تشمل عديد المواضيع وفي شــتى مجالات الحياة. نذكر أنّ مـن أكثر الأمثلة تداولا على ألسنة مخبرينا «الزيتونة بنت أصل، وقت الحاجة تعطيك وقت الشدة ما تخليك، كي تعمّل على ربى كلّ خير يجيك». ففي هذا التشبيه بالمرأة ابنة الأصل، كلّ المعاني النبيلة للإنسانيّة. فقد سما الجربي بالزيتونة وأنزلها منزلة الانسان، بل وتوّجها في أعلى مراتب السلّم الاجتماعي. وهكذا ترتقى الزيتونة إلى مرتبة الزوجة الصالحة، التي ترعى زوجها وتحنوعلى الأطفال ولا تبخل على العائلة بخيراتها التي لا تُحصى ولا تُعدّ. وبالمقابل، فما على الرجل إلّا أن يتوكّل على الله ويشمر على ذراعيه للكدّ وبذل الجهد. تناغما مع المثل الأوّل، جاد الميدان علينا بمثل ثان ينصّ على أنّ «القمح والشعيريملي الرحالة، والنعجة والزيتونة يجيبوا المال. الفقريصنع الرجال، واتى يوكّل صغارو الحرام يطلعولوا

همّال». نلمس في هذا المثل صدق المعاني وتعلّق أهل الجزيرة بالقيم الاجتماعيّة الأصيلة وبمكارم الأخلاق.

كما وصل إلى مسامعنا كذلك مثل رائع، تختزل ألفاظـه المنتقاة بدقّة قيمة الزيتونـة لدى أهـل جربة. فمن شدة تعلقهم بها قال فيها الأجداد «الجنان جنون، الفلاحة راحة والغنى زيتون». فقد أخذت الزيتونة رمزيّة الـثروة، فهـى شـجرة مربحـة لمالكها باعتبار انتظام انتاجها ومحدودية مصاريفها تبعا لقلة الأعمال التي تطلبها. فقد أطلق الحكيم الشعبي وصف الراحـة على الفلاحـة. وهنا نعتقـد أنّه لا يقصـد الراحة الجسدية بقدر ذهاب للراحة النفسية، لأنّ النشاط الفلاحي هو عمل مضن بطبعه يقوم بالأساس على الحركة الدؤوبة، حيث قيل في هذا الإطار «الحركة بركة والبطالة هلكة». إضافة إلى ما يستوجبه من عزيمة فولاذية أساسها قوّة الساعد وشطارة الفكر. إنّما الفلّاح لمّا يرى ثمرة عرقه باخضرار حقله ونموّ براعم أشــجاره وتفتّح أزهارها، يهـون عليه جهده وينسى تعبه. فأمام امتداد الخضرة إلى الأفق، يشعر الفلاح براحة نفسية كبيرة وينتظر بفارغ الصبرجني ثمار جهده حالما بالـ شروة الطائلة. هنا يكمل الحكيم الشعبي الجنوء الأخير من المثل، ليوجّهه إلى شبجرة الزيتون، فهي وحدها التي بإمكانها تحقيق هذا الحلم في تكوين الثروة. ومن واقعيّة هذا المثل الشعبي وصدقه، تكرّر بنفس المعنى في سياقات مختلفة. ونذكّر في هذا الإطار بالمثل القائل «الإبل بلاه والخيل جنون، وخير الكسبة نعجة وزيتون». وقد غدت رمزية الثروة من قبيل التراث المشترك الذي اتّفقت عليه جميع الأمم والشعوب. ولا أدلٌ على ذلك من وجود مرادف له بالشرق الأوسط، حيث دأب المشارقة على القول «الـثروة الجنانين جنون والملك زيتون».

تأكيدا لهذه الرمزية الخالدة وفي حوار خيالي طريف وعميق المعاني دارت أحداثه بين الانسان وهو في حالة احتضار وزياتينه التي غرسها ورعاها وسهر على نموها، خاطبته إحداها على لسان بقية الزياتين لطمأنته على

مستقبل أطفاله وهي تودّعه الوداع الأخير قائلة «برّا أنا نوكلَّك ذراريك ونخلّصلك الديون إنّى عليك». بينما اكتفت بقية الأشــجار بالقــول باكية «برّا هانــا في جرتك لاحقينك». رغم قتامة المشهد وما يسوده من حزن عميق وتوتّر نفسي، لم تتخلّ الزيتونة عن رجاحة عقلها ونور بصيرتها وحكمتها المعهودة. فتمير موقفها بالثبات والرصائة، ومن هنا عبرت بعمق عن قيمتها في حياة الجربي. إذ هي تمثّل في الآن نفسه الشروة والديمومة، كما ترمز كذلك إلى الوجاهة والمكانة الاجتماعية. وبذلك نرى كيف أنّ الزيتونة قد توجّهت لصاحبها المحتضر بكلّ ثقة في النفس بمثل تلك الرسالة المسؤولة والواعية. فكان لـه هذا الخطاب خيرجواب يطمئنه على مستقبل أبنائه وهوفي رمقه الأخيروقد انتابته أولى سكرات الموت. فعكس بقيّـة الأشـجار الباكية والمتأثّرة بموت صاحبها، اتّصف موقف الزيتونة بالعقلانيّة والحكمة. فرغم قتامة الموقف تجاوزت حزنها العميق وعبرت له بكلّ شجاعة ورباطة جأش عن استعدادها لتحمّل المسؤوليّة بعيداكلّ البعدعن تشنّج العواطف. ومن هنا صاغت له أروع خطاب ليسلم الروح إلى خالقها بسلام، وهو مطمئن البال على عائلته وقوت أبنائه 9.

لقد وعلى الأجداد جيّدا القيمة الماديّة للزيتونة. فبفضل عطائها المتواصل وجودها وكرمها، فهي تمثّل الشروة في ديمومتها. وبذلك تكون الوحيدة من ضمن بقيّة الأشجار الضامنة لأمن واستقرار العائلة. لذلك فمن البديهي أن تفرد بكلّ هذه الأهميّة وأن تحوز على الأولويّة في كلّ شيء، بما في ذلك من الماء. ومن هنا جاء المثل الشائع «الماء الماشي للسدرة، الزيتونة أولى به». فأمام قساوة الطبيعة وشحّ السماء، يكتسي الماء قيمة فأمام قساوة الطبيعة وشحّ السماء، يكتسي الماء قيمة ولا تفوق 220 ملمترسنويّا 10. وهوما جعل الأجداد يتعاملون مع الماء بحكمة كبيرة، إذ لا مجال لإسرافه وتبذيره بأيّ وجه من الوجوه. فاستنبطوا الطرق المثلى اللقتصاد في الاستهلاك اليومي في الغذاء والنظافة. أمّا استعماله في الريّ فقد كان استعمالا واعيا ومسؤولا،

فمدّوا القنوات، وتسمّى محليّا «صوارط»، لتوزّع الماء بانتظام على كامل المنزل من خلال ربطها بالخرّانات، وتسمّى محليّا «جوابي»، وبالبئر. ولم تكن هذه المعطيات الطبيعيّة والجغرافيّة أن تمرّ دون أن تؤثّر على الجانب الاقتصادي والاجتماعي في الجزيرة. حيث على الجانب الاقتصادي والاجتماعي في الجزيرة. حيث تأقلم الجربي مع واقعه ومحيطه، فاتسم نمط حياته بالتواضع والبساطة. وبناء على ذلك كانت رؤيته للحياة مبنيّة على تلبية الحاجة دون إسراف والاقتصاد في الاستهلاك. لذلك رسم أولويّات في حياته، كما وضع أولويّات في تقسيم الماء بين الأشجار أثناء الريّ، فكانت الأولويّة للزيتونة على منطوق هذا المثل الواقعي فكانت الأولويّة للزيتونة على منطوق هذا المثل الواقعي الصادر عن أناس عايشوا الواقع وتشبّعوا به وخبروا الحياة في مجتمع جزيري جافّ وشبه قاحل.

تبعا لهذه الحظوة التي نالتها في القلوب وما تمخّضت عنه من حصولها على الأسبقيّة في العناية والأولوية في الماء، نمت شـجرة الزيتون بسـرعة وتجذّرت في أعماق الأرض. كما تفرّعت أغصانها واخضرت أوراقها وأينعت ثمارها وامتدت ظلالها حتى أضحت المكان المفضّل للاستراحة وللتلاقي لتجاذب أطراف الحديث وتبادل أخبار الحومة وتلاقح التجارب والخبرات. فقصدها الكبيرالصغيرللحماية من حرّالهاجرة والاستظلال بظلها والتمتع بنقاء هوائها ونسيمها العليل. ولعل أهم ما جعل الجميع يقصدها بكثافة هو شكلها المستدير الذي جعل من ظلّها مستمرًا طول النهار، فبدت بانتصابها وكأنها مظلّة عملاقة. كما أنّ طبيعة أوراقها الخضراء والمذببة وحجمها الصغيرقد سـهّل نفاذ التيّارات الهوائيّة لها وجعل النسـائم البحريّة تخترقها بيسر. وهو ما أضفى على الجلسة أكثر حميميّة ومزيدا من الأريحية، فطال الحديث وهاجت المشاعر وفاضت الأحاسيس باسترجاع ذكريات الزمن الجميل وحلّقت الروح عاليا لتسافر بعيدا وتستلهم أعذب الأشعار وأروع الأمثال والحكم. فكان من بينها هذا المثل الشعبى الشهير الذي يهب الزيتونة رمزية النقاء والصفاء ومتعة الحياة «الظل كرمة والهواء زيتونة».



- تجند كامل أفراد العائلة أثناء موسم جنى الزيتون بالجزيرة

مع مرّ السنين والعقود، تراكمت الخبرات تعدّدت الأمثال الشعبيّة وتنوّعت معانيها ودلالاتها. إذ هي تراوح تارة بين رموز محلية ضيقة، وتارة أخرى ترتقى إلى مصاف القيم الانسانية النبيلة. ومن بين هذه الأخيرة نذكر المثل العربي القائل «السيرة الحسنة كشــجرة الزيتون لا تنمو سـريعاً لكنّها تعيــش طويلا»، وهو مثل يربط بين شجرة الحكمة ومنظومة المثل والقيم الاجتماعية. كما نشيرإلى مثل آخر لايقل أهميّة عن المثل السابق، حيث ينصّ: «أخضر زيتون ولايابس حطب». وهو مثل ذائع الصيت يجعل من غصن الزيتون رمزا خالدا للخضرة وللحياة. عكس بقيّة الأشجار، فإنّ الزيتونة لا تسقط أوراقها في الخريف. ومن هنا فهي لا تبقى عارية جرداء طيلة فصل الشتاء. إنّما تحتفظ بأوراقها اليانعة كامل السنة، وهودون شك سررتأ لقها وخضرتها الدائمة. وقد أكسبتها هذه الخاصيّة رمزيّة الأمل والتجدّد والديمومة والخصوبة والخلود والحياة. ذلك أنّ اللون الأخضر قد ارتبط في وعينا وفي ذاكرتنا بالأمل والتفاؤل وخاصة بالحياة. إذ لا نعتقد بالمررة أنّ إطلاق وصف «فلان يده خضراء» على الفلّاح الماهر في الغراسة الذي كلّما غرس عودا إلَّا وعاش، قد كان من قبيل الصدفة. كما أنَّ أمَّهاتنا

وجدّاتنا قد كن واعيات بقيمة هذا اللون لمّا واظبن على افتتاح السنة الجديدة بطبخ «الملوخيّة»، تيمّنا بلونها الأخضر وتضاؤلا بهذا اللون المفعم بالأمل<sup>11</sup>. ثمّ إنّ تصنيف الشعرالشعبي إلى عدّة أنماط حسب أغراضه، واختيار تسمية «الأخضر» كناية على الشعر الغزلي الإباحي يدلّ كذلك على قيمة هذا اللون ومكانته في الذاكرة الحماعية.

لاشك أن غزارة الأمثال الشعبية الخاصة بالزيتونة تدلّ على قيمة هذه الشجرة المباركة وأثرها الطيّب في النفوس. وهو ثراء عامّ وشامل، لا ينحصر بالمكان ولا بالزمان. فقد لاحظنا هذا الزخم الفكري وهذا الثراء الحضاري لدى مختلف الشعوب المتوسطية التي ألفت أشجار الزياتين وخبرت جيّدا قيمتها الماديّة والرمزيّة. فأطلقت العنان لحكمائها للتعبير عن تجاربها في الحياة فأطلقت العنان لحكمائها للتعبير عن تجاربها في الحياة وذلك بصياغة أبلغ الأمثال وأعمق الحكم. وعلى سبيل الذكر لا الحصر، سنكتفي باقتباس ثلاثة أمثلة من الضفّة الشماليّة للمتوسّط. المثل الأوّل فرنسي وهو يقول:

 "Celui qui laboure un olivier lui demande de produire, celui qui la fertilise le lui

demande avec insistance, mais celui qui le taille l'oblige à produire"<sup>12</sup>.

### بينما المثل الثاني اسباني، ويقتضى:

- "El olivo a cien años todavía es un niño" 13.

أمْا المثل الثالث فهو إيطالي، وينصّ أنّ:

 "Chiunque fa del male al prossimo, lascia che le sue capre pascolino i suoi ulivi"<sup>14</sup>.

### زيت الزيتون يوشح الأمثال الشعبية

لعلّ من بين أولى الاكتشافات التي حقّقها الإنسان، هو اكتشافه زيت الزيتون. فرغم بساطته كان الإنسان البدائي في تنقله يدوس تحت قدميه حبّات الزيتون الناضجـة التي سـقطت تحت الأشـجار. عندهـا لاحظ أثرها على الصخور وأدرك قيمة هذه القطرات الزيتيّة التي تفرزها. ولمّا التقط هذه الحبّات المتناثرة هنا وهناك على الأرض، وسحقها بين أصابعه سرعان ما لفت نظره مفعولها الجيد على بشرته الجافة والمتشقّقة. تجدّد هذا العمل مع اليدين أوبين حجارتين، فقادته تجربته تدريجيا إلى وسائل جديدة لاستخراج هذا السائل اللزح واكتشاف مختلف المرافق منه. فأقبل عليه بكلّ شراهة، ووظّفه في الغذاء والصحّة والتجميل. ومنذ ذلك الحين غدا زيت الزيتون على رأس المواد الاستهلاكية، فتربّع على عرش العادات الغذائيّة لأغلب الشعوب القديمة عن جدارة. بل وأصبح رمز الحمية المتوسطيّة على مرّ العصور، وهو ما يفسّر كثرة رواجه وكثافة المأثورات الشفوية المتعلّقة به. من ذلك أننا ظفرنا بكم هائل من الأمثال الشعبية المخلّدة لذكراه والمعددة لمنافعه في شيّ مجالات الحياة.

لقد كان العمل الميداني جدّا مهمّا لبحثنا، فقد مكّننا من الوقوف على أهميّة شجرة الزيتون من خلال كثافة حضورها في الموروث الشفوي ولاسيما في الأمثال الشعبيّة. حيث أنّها استأثرت باهتمام

الحكماء وحازت على نصيب وافرمن الأمثال الشعبيّة. ورغم ذلك، فإنّ غزارتها لا تقارن بالأمثال الخاصّة بالزيت. فقد استحوذ هذا السائل الذهبي على الألباب ونال إعجاب الجميع، حتى أنّ حكماء كلّ الشعوب المتوسطيّة قد صاغوا فيه أبلغ الأمثال وأعمق الحكم. وهو ما يفسر كثرة عددها وسرعة انتشارها وتداولها بين الأحيال. ويقدر ما فاحأتنا كثرتها العددية وأذهلنا شمولها لشتى المواضيع، فقد كانت بمثابة المنجم الزاخر الذي وفرلنا مادة علمية غزيرة من شأنها أن تفيد بحثنا وتثرى محتواه. ويمكن تفسيرهذا الثراء والتنوع بتعدد مجالات استعمال الزيت وفوائده الغذائية التي لا تحصى والصحية التي لاتعـد. لذلك خصّه الحكماء بفائق عنايتهم وصاغوا فيه هذا الكمّ الوافرمن الأمثال الشعبيّة التي راوحت بين بعديه المادي والرمزي. وهو ما يعكس لنا بجد وعي الأجداد بقيمة هذا السائل الذهبي الذي لايقدرباي ثمن.

يشترك الزيت مع شجرة الزيتون في رمزية الخير والشروة. ذلك أنّ الأجداد قد اعتبروه مادّة ثمينة، وهو ما يستوجب حفظها بكلّ عناية. إذ لا مجال لتبديدها أو لإسرافها، ولا ينالها إلّا من يستحقّها من المقرّبين. وللتعبير عن هذه القيمة التي لاتقدر بثمن، صاغ الأجداد جملة من الأمثال الشعبيّة ذائعة الصيت. نورد منها على سبيل الذكر لا الحصر هذين المثلين: «زيتنا في دقيقنا، وخيرنا في خميرنا» بينما يقول المثل الثاني «خبرك مخبوز وزيتك في الكوز». لئن عبرالمثل الأوّل عن القيمة العالية للزيت واقترح الطريقة المثلى لتوزيعه وفقا لقاعدة «الأقربون أولى بالمعروف»، فإنّ المثل الثاني قد عبر عن فكرة الاستقرار الاقتصادي والاجتماعي من خلال ديمومة الثروة. أمام غـزارة المادة العلميّـة وثراء محتواها، انتابتنا حيرة كبيرة في الطريقة المثلى لاستغلال هذه المادّة الخام وكيفيّة توظيفها لإثراء البحث. وقد راودتنا عديد الأفكار، وبعد الدراسة والتمحيص، رأينا من الضروري تبويب هذه الأمثال الشعبية حسب معيار

علمي واضح ودقيق. وقد ارتأينا في ذلك اعتماد معيار الغرض، أي وجه الاستعمال. فكان تقسيمنا لهذا الجزء من البحث إلى أربعة فقرات هي على التوالي، الأمثال الشعبية الخاصة بالاستعمالات الغذائية لزيت الزيتون. ثمّ الأمثال الشعبية الخاصة بالاستعمالات الصحية له، فالأمثال الشعبية الخاصة بالاستعمالات التجميلية له. لنتخلص في الأخير إلى الأمثال الشعبية الخاصة بالاستعبية الخاصة بالقيمة الاعتبارية لزيت الزيتون.

# 1) الأمثال الشعبية الخاصة بالاستعمالات الغذائية لزيت الزيتون:

باعتبارها «علما يبحث في الانسان باعتباره كائنا بيولوجيا واجتماعيا» 15، فإنّ الأنثروبوجيا قد اهتمّت بهذا الحقل المعرفي محاولة للظّف ربالنّم وذج الغذائي المتوسّطى. فتساءل الباحثون الأنثروبولوجيّون عن حقيقة هذا النّمط الغذائي، ونزلوا للميدان باحثين عن جوهره وأصوله. فمن خلال تحليل الثّقافة المادّية والتمثّلات الاجتماعيّة، تستطيع الأنثروبولوجيا أن تكون فاعلة في تفسيرها للظواهر. وفعلا كما عهدناها دائمالم تشذّعن هذه القاعدة، ذلك أنّ مختلف المدارس الأنثروبولوجيّة قد فسّرت هذا النّموذج الغذائي بخصوصية الإطار الجغرافي الدي تفاعل مع جملة من المعطيات التاريخية والاقتصادية في ظلّ تشابك العلاقات الإجتماعية وتنوع نمط الإنتاج. وقد تجسّد ذلك في عدة تعابير ثقافية وحضاريّة ، لعل أبرزها الجانب الغذائي. ومن هنا كانت العادات الغذائية المتوسّطية بمثابة النّتاج الحتمى لهذه التّراكمات التّاريخيّـة والواقع السّوسيواقتصادي. ذلك أنّ المراحل الرئيسية لبناء العالم المتوسطى ترتبط ارتباطًا وثيقًا بالتّاريخ الزّراعي للدول التّي تشكّله. فدورة الحياة ونمط الإنتاج في المحاصيل الدّائمة مثل أشـجار الزّيتون المرتبطة بالمحاصيل الغذائية السنوية مثل الحبوب قد أفرزت هذه العادات المتداولة بين شعوب المتوسط في الغذاء واللّباس والاحتفال. وقد تعدّدت هذه العادات وتنوّعت حـتى أنها شـملت جميع مراحل الحياة فكان

منها اليوميّ والموسميّ. ونظرا لكثرة التّداول وكثافة الانتقال، سرعان ما انتشرت هذه العادات لتغطّي كامل المتوسّط بحوضيه الشّرقي والغربي وبضفّتيه الشّماليّة والجنوبيّة. وبذلك تكون شجرة الزّيتون وزيتها من أهمّ العلامات الحضاريّة التي ساهمت بقدر وافر في نحت الشّخصيّة الأساسيّة للشّعوب المتوسّطيّة.

لمًا كانت العادات الغذائية للجماعات والشّعوب هي شكل من أشكال التّعبيرعن ثقافة ورؤية للحياة، فقد اهتم علماء الأنثروبولوجيا بالبحث في النّظام الغذائي المتوسطى. وللخوض في ذلك، انطلقوا بطرح الأسئلة التالية: ما المقصود بذلك؟ وهل هو فعلا موجود؟ وما هي خصائصه ومميزاته؟ على ماذا يقوم؟ وفيما يختلف عن بقية الأنظمة الغذائية في العالم؟ لم يكن البحر الأبيض المتوسّط مجرّد فضاء جغرافي شهد ميلاد العالم القديم، وإنّما أيضا مساحة شاسعة للتّعبيرعن ثقافات العالم القديم. فعلى ضفافه ولدت أقدم الحضارات وأعرقها، وعلى سواحله عاش الانسان القديم وشيد أعتى المدنيّات. فاستهلك من خيراته وأسماكه واقتات من ثماره وحبوبه. وبالرّجوع إلى المصادر التّاريخيّة والشّواهد الأثريّة، نجد أنّ أهمّ المنتوجات الّتي استهلكها الانسان المتوسّطي في غذائه على مرّ العصورهي الحبوب وزيت الزّيتون. إذ يتّفق الباحثون في الـتراث وفي علوم التّغذيـة أنّ هاتين المادّتين الغذائيّتين هما القاسم المشترك بين العادات الغذائيّة لجميع شعوب المتوسّط. فهما يسجّلان حضورهما بكثافة على الموائد المتوسّطية، حتّى أنّهما لا يكادان يغيبان عن أيّة وجبة خلال اليوم الواحد. فالإنسان المتوسّطى قد تعوّد استهلاك هذه المواد الغذائية منذ آلاف السّنين، فألف طعمها وأحبّ مذاقها حتّى أصبح علماء التّغذية يتحدّثون اليوم عن «حمية متوسّطية» ويعرّفونها بكونها «نموذج لنظام غذائي مشترك بين جميع الشعوب المتوسطيّة، يقوم أساسا على زيت الزّيتون ويعبّرعن نمط للحياة وتمثّل للوجود »16.

لئن كانت «مصرهبة النيل» على حدّ تعبير

المورّخ اليوناني «هيرودوتس»، فإنّ شجرة الزيتون هبة المتوسّط، حتّى أطلق عليه قديما وصف «بحر الزيتون». فقد حبا الله تعالى الإنسان بهبات متعددة ولعل من أهمها شجرة الزّيتون. حيث نشأت منذ القديم على ضفاف المتوسّط، وتفطّ ن إلى أهمّيتها الإنسان البدائي وهو ما شـجّعه على العنايـة بها. فقد لاحظ تساقط ثمارها بعد نضجها، وما أن تلامس الأرض حــي تتحطّم وســرعان ما تفرز ســائلا لزجا. قاده فضوله إلى تذوّقه فاستهواه طعمها. ثمّ أعدد الكرّة مرارا وتكرارا فانتبه إلى أهميته الغذائيّة والاقتصاديّة. وهو ما جعله لا ينتظر سقوط حبّات الزّيتون على الأرض، بل أصبح يجنيها حال نضجها في جوّبهيج من الاحتفالات. وهكذا ما لبثت أشبجار الزّيتون البرّي إلى أن تحوّلت إلى زياتين «مدجّنة» تنال عناية الإنسان غراسة وحراثة وجنيا وتقليما. ثمّ طورتقنيات العصر فتحصّل على زيوت أجود وأوفر تفوق حاجاته الاستهلاكية. ممّا اضطره إلى التفكير مليّا في طرق خزنها تحسّبا للسّنوات العجاف أولضمان نقلها للأسواق في حالة جيدة قصد تبادلها مع سلع أخرى. وقد ولّد ذلك تراكم المعارف وظهور خبرات تواترت عبرالزمن وتداولها الأفراد والجماعات فيما بينهم إلى أن ارتقت إلى مصاف التقاليد الغذائية والأعراف الاقتصادية.

خلاف الما يروّج بعض المغرضين من مزاعم وافتراءات كاذبة، لم يكن الأمازيغ مجرّد رعاة رحّل يجهلون الفلاحة ولا يفقهون أساسيّات الزراعة. حيث اعتمدوا في غذائهم على الطبيعة، فانكبّوا يزرعون أرضهم ويفلحونها إلى أن جادت عليهم بأوفر المنتوجات وأحسن المحاصيل. وقد أثار ذلك اعجاب المؤرّخ الروماني «سالوست»، وهو ما جعله يشيد «باحتفاظ الأمازيغ بأجساد قويّة وعضلات مفتولة لا تتسرّب اليها الأمراض \*1. وقد أرجع ذلك إلى نظامهم الغذائي المعتمد على الحبوب وزيت الزيتون، حيث اهتموا بشجرة الزيتون وافردوها بعنايتهم. فقد تحدّثت المصادر التاريخيّة عن مكانة هذه الشجرة عندهم، حتى وصلت

قداستها إلى حدّ العبادة 18. وقد تواصلت هذه القداسة إلى العصور الوسطى. ذلك أنّ المصادر العربيّة للفتح قد نقلت أنّ «الكاهنة» أثناء حربها مع حسّان بن نعمان قد تبنّت أحد الأسرى، ويدعى خالد بن يزيد. فقامت تجاهه بحركة نبيلة، بأن آخت بينه وبين أبنائها. وفي هذا الإطار قامت بجملة من الطقوس الشائعة آنذاك. فقد تولّت عجن دقيق الشعير بزيت الزيتون بنفسها ووضعه على ثديها، ثمّ إطعامهم لهم لتكتمل الأخوّة 19. وهو لخير دليل على تجذّر هذه الشجرة السخيّة في ربوعنا وتأصّل زيتها في تقاليدنا وفي عاداتنا الغذائيّة.

أمّا اليوم، فيعتبرزيت الزيتون في تونس جزءا من الهوية الوطنيّة، بل أحد مكوّناتها الرئيسيّة. فهو المادّة الفاخرة الّتي تحظى بالتبجيل لدى الجميع وتهدى إلى الميسور كما إلى المحتاج. وهو الانتاج الفلاحي الأكثر وفرة وبركة وقداسة منذ القديم. وقد وعي ذلك جيدا البايات الحسينيّون، حتّى أنّهم جعلوه محلّ إحسانهم وإكراميّاتهم خلال مختلف المناسبات الدينيّة 20. ويؤكّد دفتر النفقات وسـجلّ إيصالات البلاط الحسيني هذا البعد الرمزي في شكل مساعدات اجتماعيّة 21. بدورهم اهتم أهل جربة بشجرة الزيتون، وبرعوا في غراستها والعناية بها حتى تطورانتاجها وفاق استهلاكهم. فاستعملوا ثمارها وزيتها في الغذاء والدواء والتجميل، حيث كان زيتها المكون الأساسي لعاداتهم الغذائية. ولعل أهم ما يعكس ذلك أنّه عند الحكم بالزام الزوج بدفع النفقة لطليقته وأبنائه، يقضى صراحة في منطوق حكم الطلاق «بفرض النفقة الكاملة للمرأة وابنها مع نصف صاع زيتا لكلّ واحد مع أربعة نواصر لحما أو سمكا لكلّ واحد وذلك في كلّ شهر مع ما يكفيهما من الغطاء والوطاء وتوسعة المواسم والأعياد».

لمّا كان زيت الزيتون بهذه الأهميّة في حياة الجربي كما في غذائه، فمن البديهي أن يهتمّ به الأجداد ويصوغوا فيه أبلغ الأمثال وأروع الحكم. من ذلك أنّهم عمّموا وجوده في كلّ البيوت، من خلل المثل القائل «كسرة وزيت في كل بيت» 22. فلا يكاد يخلو منه أيّ بيت، بل

أنّ جرار الزيت الضخمة ، وتدعى محليّا «سفرى»، تُحفظ بعناية في أفضل الأماكن. حيث حرص الجرابة في مختلف الفترات التاريخية على امتلاك الزياتين وهو ما جعلهم يقدمون على غراستها بكثافة، حتى فاق عددها اليوم 000 800 شـجرة مـن نوعيّات مختلفة 23. ويشتهر زيت الزيتون الجربي بخفته وحسن مذاقه نتيجة قلّـة حموضته. وهو ما ساهم في جودته العالية، حتّى أنّـه حاز على الميداليّـة الفضيّـة أثناء مشاركة الايالة التونسية في فعاليات المعرض الاستعماري بروكسـل سـنة 1897 24. ثـمّ وفي مرحلـة ثانيــة تطوّر هـذا المثل الشعبي، وأصبح زيت الزيتون كناية على الصحّـة الجيّدة والقـوّة البدنيّـة. فقيل «كسرة وزيت وتكّى عالحيط». بمعنى من اعتمد في غذائه على هاتين المادتين، من فرط قوّته بإمكانه أن يهدّ الجدار بمجرّد الاتّكاء عليه. وهو مثل شائع في كافّة المدن التونسيّة، بل أيضا في الشرق الأوسط حيث يقولون «اشرب الزيت وناطح الحيط »25. في تحليل بسيط لهذا المثل نلاحظ فعلى أمر يرتبطان بمفعولين في غياب الفاعل. وهذا يوحى بعموميّة النتيجـة وتلقائيّتها في حـال وقوع الفعل. وليس خافيا على أحد مدى ما تتطلبه هذه التلقائية (المناطحة للحيط) من جهد ولكن الموئل لهذا الجهد متوفّر في مادّة سـحريّة هـي الزيت.

ما فئ الأجداد يضربون الأمثال الشعبيّة الدالّة على القيمة العالية لزيت الزيتون في الغذاء كما في مختلف مجالات الحياة. فحثّوا على الاستهلاك منه خاصّة في فصل الصيف، حيث ترتفع الحرارة ويكون الجسم في حالة تعب وارهاق. فقالوا في هذا الإطار «في أوسّوزيتك ما تدسّو». ومن فرط قيمته لم يتوان الأجداد في التضحية من أجله، من ذلك أنّ يقال في تحمّل الشخص ثقيل الظلّ من أجل عيون شخص آخر «على جال الزيت تتعدّى الفيتورة». كما شبّهوه بأنفس الأشياء وأغلاها قيمة، بل لم يتوانوا في مقارنته بأكثر الأشخاص معزّة على قلوبنا حين قالوا «اللّي أمّو في البيت، يأكل بالزيت». فقد رفعوا من شأنه كثيرا إلى درجة أن جعلوه في مرتبة قداسة

الأمّ. فهي الوحيدة التي تعتني بأطفالها وتحنو عليهم، حتى أنّها تودّهم بأفضل طعام وألذه مذاقا وأنفعه لصحّة الجسم. وبتحليل عكسي، فإنّ موت الأمّ سيدفع الأطفال ثمنه. إذ سيؤول حتما إلى فقدان الحنان والدفء العائلي، إضافة إلى فقدان الأمن الغذائي. ونظرا لصدقه وواقعيّته ارتقى هذا المثل الشعبي بدوره إلى مصاف التراث المشترك بين الشعوب. فلقد وجدنا مرادفا له في الشرق الأوسط حين قالوا «اللّي أمّو في البيت خبزو مدهون بالزيت »26 كما في المغرب الأقصى حيث يقولون «اللّي أمّو في البيت، فمّو مدهون بالزيت،

# 2) الأمثال الشعبية الخاصة بالاستعمالات الصحية لزيت الزيتون:

إنّ بحث الانسان على الدواء وسعيه إلى التداوي لا يعدوأن يكون إلّا سياحة ما بين الأزل والأبد. فما أحسب أنّ الإنسان خارج نطاق غرائزه الكامنة فيه قد باكر إلى نشاط أسبق من سعى إلى شفاء من داء أو برء من ألم. وقد امتد هذا السعى متواصلا غير منقطع إلى أيّامنا هذه. ولعلّ جميعنا لمّا نتناول جرعة من الدواء نحسبها بنت اليوم أو الأمس القريب، غير منتبهين ولا عابئين بأنها حصاد تجربة إنسانيّة امتدت عشرات الألوف من السنين. فمنها ما تطور بتطور علم الإنسان من البدائية الأولى إلى مشارف القرن الحادي والعشرين. ومنها كذلك ما ابتدعه أجدادنا وواظبوا على تناوله، وما زاد عليه الانسان الحديث إلّا تحسينا أو تحلية أو تطرية أو تغليفا أو تعليبا تماما كما تتغير الأزياء بينما اللابس واحد لا يتغير. وتروى قصّه الدواء الحكمة الجماعيّة التي اكتسبتها مجتمعات إنسانيّة بأسرها على مدى قرون من الملاحظة البطيئة والتجربة الطويلة. ولكنّها كذلك تكشف عن ومضات فرديّة وعبقريّات شخصية وبصائر نافذة أتاحت للأفراد من العلماء أن يختصروا الطريق موفّرين بذلك على الإنسانية انتظارا طويلا وسعيا حثيثا. فأبصروا ما لم يبصره غيرهم وأثمر صبرهم في محاريب المختبرات فأبدعت



حضور كثيف لشجرة الزيتون في عادات وتقاليد الزواج بالجزيرة

عقولهم دواء شافيا من الأمراض عافيا من الأسقام ومخلّصا من الآلام ومعيدا الأمل في الحياة.

رغم أنّ الألم هو قدر الإنسان من مهده، يفيد تاريخ الطبّ أنّ المداواة قد نشأت مع الألم. ذلك أنّ الانسان البدائي قد تضنن في المعالجة منذ بداية آلامه في الغابات والبراري. ومنذ فجر التاريخ حاول الإنسان أن يعالج نفسـه بنفسـه من الأمراض بتناوله مواد اسـتقاها من محيطه الطبيعي. وعلى مرّ السنين توارثت الأجيال هذه المعارف، إذ لا عجب أن نجد في برديّة «ايبرس» أكثر من 700 دواء تعود إلى حوالي 3500 عام ما زال بعضها مستعملاحتي اليوم 28. وقد استطاع الإنسان البدائي أن يكتشف بوسائله البسيطة وغريزته الفطرية عددا من الأدوية الطبيعية. فاستخلص منها عناصر علاجية أثبت ت جدواها في الحدّ من الألم أو في معالجة المرض. ورغم الاعتقاد السائد أنّ الأرواح الشريرة هي سبب الأمراض والعلل، فإنّ الانسان البدائي لم يتخلّ أبدا عن الطبيعة كمصدر أساسي للدواء. إذ لجأ إليها منذ وقت مبكّر باحثا فيها عن أدوية تشفيه من الأمراض وتحميه من الحيوانات التي تقاسمه المجال الحيوي. ولمّا كان النبات من العناصر الحيويّة في الطبيعة، استغلّها الأطبّاء والصيادلة القدامي في صناعة العقاقير

النباتية لأهمّيتها في عمليّة التداوي ومعالجة المرضى. ودون أدنى شكّ كان زيت الزيتون على رأس هذه القائمة من الأدوية. وهكذا لم تفقد الطبيعة بريقها، بل ظلّت الملكة النباتية عبارة عن خزينة ملأى بكنوزمن الأدوية المختلفة التي تزوّد باستمرار ترسانة الصيدلة الحديثة 29.

على اختلافها فإنّ جميع الأدوية في السابق واللاّحق تشـترك في أمر أصيل: هو أنّها تتكوّن كلّها من مكوّنات مادّة هـذه الأرض التي نعيش عليها، والتي منها كذلك يتكوّن الإنسان. وبهـذا تكون القاعدة العريضة في التداوي مسالة ضبط وتنظيم بما تودعه جسم الإنسان أو تزيله منه، باعتبار أنّ كلّ شيء بسبب وكلّ شيء بقدر وكلّ شيء بأثر. وهـي معادلة جـدّ صعبة لا تزال تشـغل بال علماء الـدواء إلى الآن، وهـم يكابـدون الصعوبات ويلقون النكسة تلو النكسة من الأعراض التي تخلّفها ويلقون النكسة تلو النكسة من الأعراض التي تخلّفها الأدوية والتي لم تكن في البال ولا في الحسبان. ذلك أنّ الدواء المنشود يمكن أن يكون مهدّئا لأعصاب، مسـكنا لألام وشافيا من الأسـقام. لكنّه بالمقابل يمكن أن يخلّف كذلك أعراضا جانبيّة أو تشـوهات ظاهـرة أو باطنة. كما يمكنه أيضا أن يكون سببا مباشـرا لأمراض جديدة أكثر فتـكا وخطورة. غير أنّ هـذا المبـدأ العام لئن صـخ على فتـكا وخطورة. غير أنّ هـذا المبـدأ العام لئن صـخ على

جميع الأدوية، فهو لا يصحّ بتاتا على زيت الزيتون. ذلك أنّ هذه المادّة النفيسة التي جادت بها الطبيعية علينا لا يمكنها البتّة أن تكون ضارّة، ولا أن تلحق الأذى بالإنسان. فمن حكمة الله عزّ وجلّ أنّ زيت الزيتون حتى إذا لم يكن دواء شافيا، فهو لا يسيء للمريض ولا يلحق الأذى به بأيّ صورة من الصور.

يمكن اعتبار شجرة الزيتون من نعم الله تعالى على الإنسان، ومن حكمة الله سبحانه أن تجاوز القيمة الغذائيّة لزيت الزيتون. بل أودعه قيمة صحيّة لا تقارن، فهو يمتازعن غيره من الأدهان والزيوت بصفات كثيرة تعود على الإنسان بالصحة والعافية. إذ هـ وأسـهل هضما من جميع الزيـوت الأخـرى. كما هو معلوم فإنّ الأدهان لا تمثُل في الجسم قبل أن تمر بسلسلة من التفاعلات الكيماوية التي تحوّل تركيبها وتجعلها صالحة للاقتصاد والتمثيل، ويقع على الكبد القسط الأوفرمن هذه العملية. وبما أنّ تركيب الزيتون قريب من تركيب الأدهان الموجودة في حليب الانسان فإنّ امتصاصه وهضمه كأيّ مادة أخرى. وإذا كانت عمليّة هضم طعام دسم في المعدة يتطلّب ثماني ساعات، فإنّ هضم وجبة مؤلّفة من الخبر والزيتون، أو الزيت لا يتطلّب سوى نصف تلك المدّة 30، وهذا ما حدا بالأطبّاء إلى توصيـة الأمّهات بإطعام أطفالهنّ الزيت عندما يبدأن بإعطائهم الخبر. لأنّ الخبر والزيت يحتويان على جميع العناصر اللازمة لتنمية أجسام الأطف ال الغضّة، وهذه التوصية تقوم على ما أثبته علم التغذية من ارتفاع القيمة الغذائية لهذا الطعام.

خلاف البقية أنواع الزيوت، يحتوي زيت الزيتون على عدد من الفيتامينات الضرورية للأجسام البشرية. فشجرة الزيتون تتطلّب سنوات طوالاحتى تبلغ أشدّها، وتقضي سنتين كاملتين وهي تمتصّ أشعّة الشمس وتعمل على تهيئة ثمارها، فتكسبه الفيتامين (D). بينما نجد أن زيت بعض الحبوب الأخرى تنمو في باطن الارض وتكاد تكون خالية من هذا الفيتامين كما هوشأن الفستق وعبّاد الشمس مثلًا، كما أن

طول المسدّة التي تقضيها شهرة الزيتون في إعداد ثمارها يجعل هذه الثمار تأتي قوية ، سوية التكوين. متجانسة المحتوى تماما كما هو الشان في سلعة أعطي صانعها الوقت الكافي لإعدادها وإتقانها. ونظرا لاحتوائه على الفيتامين (D)، فإنّ زيت الزيتون يقي الإنسان شرّ الكساح ويقوي الساقين ويضفي على الوجه حمرة وإشراقاً ويجب على الذيت حرموا نور الشمس بإقامتهم الطويلة في غرف مظلمة أو أقبية مغلقة ، أن يتناولوا الزيت بانتظام ليستعيضوا عن الفيتامين الذي يتمنحه الشجرة لهم ، فمن حكمة الله تعالى أنّ الفيتامين نفسه الذي أودعته الشمس يجدونه في الزيتون.

نظرا لاحتوائه على كمية مرتفعة من الدهون ذات الأثر الفعّال في تغذيه الحنجرة وتسريح الحبال الصوتيّة، واظب الناس على تناوله صباحا قبل الإفطار. كما دأب على استهلاكه أيضا معشر الفنّانين والمنشدين والمؤذنين والبرّاحين وكلّ المهن الأخرى التي تتطلّب قدرات صوتيّة فائقة. ومن هنا ورد المثل الشعبي القائل «زيت النضوح يسرّح البلحوح». إذ بخبرتهم في الحياة، انتبه الأجداد إلى هذه الخاصيّة الفريدة لهذه النوعية من الزيوت التي تطفو فوق عجين الزيتون إثراعتماد الطريقة التقليدية في العصر «بالقرقيبة» لحبّات الزيتون. واعتبارا لتصفيته براحة اليد دون استعمال للماء الساخن أوأيّ مواد معدنيّة أو بلاستيكية أخرى من شانها التأثير سابيًا عليه من خلال التفاعلات الكيمائية، يتميزهذا الزيت بشدة اخض رار لونه وقوّة رائحته ولذّة مذاقه. وهو ما جعل الناس يتهافتون عليه دون هوادة، فارتفع سعره وتربّع عن جدارة على عرش زيت الزيتون. هكذا يظلّ زيت النضوح من أجود أنواع الزيوت وأعلاها قيمة لا فقط في تسريح البلحوح، وإنّما أيضا في معالجة بقيّة الأمراض الخارجيّة والباطنيّة.

يكتسب جلد الإنسان أهمّيته من كونه أكبر أعضائه، فهويغلّف الجسم بأكمله ويغطّيه من قمة رأسه إلى أخمص قدمه. ذلك أنّه ويمفعول الاحتكاك

مع العالم الخارجي أوبتأثير مختلف العوامل المناخية من حرارة ورطوبة وضوء، يمكن للجلد أن يصاب بعوارض مرضيّة كأن يجفّ ويتشقّق فتغزوه الفطريّات وتنفذ إليه الجراثيم. لذلك ابتكر الانسان منذ القديم الأدوية لمعالجة هذه الأمراض الجلديّة، فكان زيت الزيتون في مقدّمتها. إذ برهن على قدرته الفائقة في معالجة هذه النوعيّـة من الأمراض. كما يتدخّل زيت الزيتون في تحسين ملمس الجلد وتطريته، لذلك تم اعتماده في صناعة العطور والمعاجين والمراهم والصابون والشامبو. وكأنّ الجدّات قد تفطن إلى مجمل هذه الخاصيّات الفعّالة لزيت الزيتون، فحثثن الأمهات وهنّ تهدهدن أطفالهنّ على دلكهم جيّدا بزيت الزيتون بقولهنّ «كان تدري أمّى بسنيناتي، ديرلي الكوزبين كتيفاتي ». وكالعادة وجدنا نظيرا لهذا المثل الشعبي في الشرق الأوسط، من ذلك قولهم «دَهَّنَت الداية الطفل بالزيت» أو «نقطة زيت في كفي لأطبخ بفّي »<sup>32</sup>.

ليس بعيدا عن فلسطين، ففي بلاد الشام يقولون «الزيت مساميرالركب» 33. وهـو مثـل غزيـر المعـاني وعميق الدلالات، ذلك أنه يفتح لنا أكثرمن نافذة للتأمّل من خلال استعمال هذا التشبيه بين المسامير الحديديّة الصلبة والتي تستعمل عادة لتثبيت الأشياء في مكانها من ناحية والزيت باعتباره سائلا ذهبيًا من ناحية أخرى. ومن الطريف أنّ هذا التأمل لا يخلومن المتعة، حيث أنتج صورة للتوازي بين حالتين. ولعل أكثرما زاد هذه الصورة قوّة، هو تقاطع هذا التوازي في منطقة هامّة وحسّاسة من جسم الإنسان وهي الركبة. ذلك المفصل المتحرّك الثابت الذي ينقصه المسامير، في الذهنيّـة الشعبيّة، فتتـأتّى هـذه المسامير من الزيت. ولا يخفى على الجميع تعدد الفوائد الطبيّة لزيت الزيتون، ويورد الباحث الفلسطيني سليم المبيض في هذا المجال «مادة للطهي ولدهن الجلد ودواء لنزلات البرد ومذيب لحصى الكلى. علاوة على أنه مادة ملينة تعالج الإمساك »34. وقد أوصى الرسول الله المستخدامه فقال: «كلوا من الزيت

وادهنوا به، فإنه من شجرة مباركة »35. ويستأثر الزيت بمعنى شمولي في إنتاج الطاقة والوقاية من الأمراض. فكم كان حكيما أبو الطبّ «أبقراط» حين قال «اجعلوا من غذائكم دواءكم »36. لعمري إنّها الحكمة في أجلّ مظاهرها، إذ هي تقوم على معادلة خطيّة محورها الإنسان تربط الصحّة بالفعل والفعل بالإنجاز. فلا عجب إذن أن تحتّ على الأكل والتزوّد به دائمة من دوال العافية والصحّة الفعّالة.

# الأمثال الشعبية الخاصة بالاستعمالاتالتجميلية لزيت الزيتون:

ما من شك أنّ الزينة من أكثر الأشياء المحبّبة لدى المرأة في كل زمان ومكان. وهي عادة معروفة وطقس شائع عند شعوب الأرض كافّة، فالتزيّن هو طبع وصفة ملازمة للنساء اللواتي حرصن على الدوام على أن يظهرن بصورة مبهجة أمام أزواجهن وحتى بين النساء بعضهن بعضاً. وفي بلادنا كانت الزينة من المظاهر التي تحرص عليها المرأة وتبذل لها الغالي والنفيس، وفي مسحة من البساطة والتناغم مع منظومة القيم الاجتماعية 37. لذلك عملت المرأة جاهدة على توفير وسائل زينتها بنفسها، مستعملة في ذلك أفضل ما جادت به الطبيعة من نباتات ورحيق أزهار وزيوت. وفي تزيّنها عادة ما تكتفى المرأة باستعمال أدوات بسيطة وعطور مستخلصة من الأعشاب والأزهار والبخور وما شابهها من مواد في ذلك الزمان. بالإضافة على حسن الهيئة والمظهر، فإنّ تزيّن المرأة يحمل عدّة دلالات ومعاني، تراوح بين النفسى والاجتماعي والاقتصادي والثقافي. ويتدرّج ذلك في أنواع اللباس والمواد المستعملة في حياكتها ومستحضرات التجميل المتاحة مروراً بالحلي والمجوهرات وغيرها38.

احتفت الثقافة الشعبيّة عامّة والموروث الشفوي على وجه الخصوص بمختلف وسائل الزينة التقليديّة وأثنيا على فوائدها الجماليّة والصحيّة. وتجمع كلّ الدراسات على أن الطبيعة كانت هي المصدر الرئيسي لهذه الزينة، بل قد استأثرت بنصيب الأسد فيها. فقد

كانت المرأة تحضر الأعشاب العطرية، على غير ما هو متبع في الزمن الحالي الذي تغلب عليه المستحضرات الكيماوية شديدة الخطورة على جسم الإنسان. لعل من أبرز المستحضرات الطبيعية عند المرأة «الكحل» وهوجر أسود، غالبا ما يتم سحقه حتى يصبح ملمسه ناعماً، ثم يوضع على العينين فيكسبهما جمالاً أخاذاً وبريقاً نادرا. نذكر أنّ الحنّاء هي أشهر أنواع الزينة وأكثرها شيوعاً عند المرأة في قديم الزمان، فقد كانت تستخدم على نطاق واسع في العالم القديم ورغم واسع انتشارها وما بلغته الحنّاء من أهمية، فهي لا تنافس زيت الزيتون الذي ظلّ مفضّلا لدى جميع النساء وفي كلّ العصور. فحافظن عليه بعناية في قنينات بعومة بشرتهن ونظارة شعورهن.

إضافة إلى فوائده الغذائية والصحية، فإنّ لزيت الزيتون استعمالات في مجال التجميل وراحة الجسد. إذ له قيمة روحية ونفسية كبرى عندالناس، لاينافسه في ذلك أيّ نوع من أنواع الزيوت الأخرى مهما تعدّدت مصادرها. فهومن أهم المواد الطبيعية التي تحتوي على نسبة مرتفعة من حامض الأولييك ومادّة الكلوروفيل التي تساهم في المحافظة على نظارة البشرة وترطيبها. لعلّ ذلك ما يفسّر مواظبة الفتيات على استعماله لدهن بشراتهنّ أثناء فترة «الحجبة»، طبقا للمثل الشعبي «في الحجبة زيت وطين ولمّان الزين». كما هو معروف كمضاد للأكسدة ممّا يقوّى قدراته في التغلّب على التجاعيد وبقيّة علامات الشيخوخة من خلال تنشيط الخلايا وتجديدها ومعالجة تلف البشرة. كما يساعد على التخلّص من الهالات السوداء حول العينين ويفيد في تهدئة الالتهابات في الوجه الناتجة عن أشعة الشمس الحارقة؛ لأنه يحتوى على مضادّات فعّالة للالتهابات. ويعتبر مصدر مهمّ للفيتامين (E)، لذلك تم استخدامه لأغراض تجميلية مختلفة. ودخل في صنع العديد من المراهم ومستحضرات التجميل. فهوسرمن أسرار الجمال، يناسب جميع أنواع البشرة في كلّ الأعمار ولكلّ الأجناس.

غير أنّ استعمال الزيت في مجال التجميل لا يقتصر على البشرة، إنَّما يشمل كذلك الشعر خاصَّة وأنَّه معيارمهم في تقييم الجمال التقليدي. فمنذ العصور الغابرة أولت النساء عناية فائقة لشعورهن من خلال رعاية طوله والحرص على تسريحه يوميّا وحمايته من عوامل الطبيعة وأعين المتطفّلين. وقد انتبهت الجدّات إلى أهميّة زيت الزيتون لحلّ مشاكل الشعر، لذلك حرصن على استعماله لتغذيه الشعر والمحافظة على نظارته ولمعانه. نظرا لاحتوائه على البروتينات المغذّية للشعر، واضبت الجدّات على دهن خصلاتهن به لحمايتها من التشقّق نتيجة أشعّة الشمس الحارقة. وزيادة في الحماية، لم تـتردد النساء في لفّ خصلاته ن في أشرطة طويلة من القماش القطني، تسمّى محليّا «عكسة». هكذا تبقى خصلات الشعر ملفوفة كامل اليوم ممّا يضاعف من أثر بروتينات الزيت عليها، فتزداد جمالا ولمعانا 40. ومن شدّة ولع النساء به وإقبالهنّ على استعماله لدهن الشعر، أصبح زيت الزيتون ملازما لهن حتى غدا من السهل التفطّ ن لغيابه عن مواد التجميل. فقيل في هذا الإطار المثل الشائع «كان عندها زيت في عكّتها، راهوبان على قصّتها».

كأني بالسلف الصالح قد انتبه إلى هذه الخصائص النادرة في تركيبة زيت الزيتون وتفطّن إلى ثرائه بالمواد المغذية للشعر ولاسيما الفيتامين (E) والفيتامين (H) اللذين يخلّصان الشعر من القشرة ويحميانه من التقصّف ويساعدان على تسريحه بشكل سريع ودون التقصّف ويساعدان على تسريحه بشكل سريع ودون ألم. لذلك احتفى تراثنا الديني والطبي بهذا السائل اللّزج الذهبي، وجاء زاخرا بالمعطيات التي تحثّ على اللّزج الذهبي، وجاء زاخرا بالمعطيات التي تحثّ على الستعماله باستمرار للعناية بجمال الشعر وتغذية بحذوره ليزداد نظارة ولمعانا. وفي نفس هذا الإطار نصح الطبيب أحمد عبد السلام الصقلي منذ القرن الخامس عشر باستعماله للشعر مؤكّدا أنّه «يمنع الشيب إذا دهن به كلّ يوم \*10. كما حثّ الرسول صلّى الله عليه وسلّم كافّة نساء أمته على ذلك، فقد ورد في الله عليه وسلّم كافّة نساء أمته على ذلك، فقد ورد في



زيارة شجرة الزيتون تبركا أثناء الزواج بالجزيرة

الحديث الشريف: «إيّاكم والشعث، حتّى إذا لم يجد أحدكم إلّا حبّة زيتون. فليعصرها وليدهن بها هـ42.

# الأمثال الشعبية الخاصة بالقيمة الاعتبارية لزيت الزيتون:

لاشك أن قيمة زيت الزيتون تتخطّى ماديّته الفيزيائية والكيميائية بكثير، فلا يختصر في فوائده الّي لا تحصى ولا في عدد الحريرات الّـتي يحتويها. ذلك أنّ قيمته الاعتباريّة تتمثّل في جملة الرموز والاعتقادات والممارسات الّتي يحاط بها، والّتي كثيرا ما تصل إلى درجة والممارسات الّتي يحاط بها، والّتي كثيرا ما تصل إلى درجة اتتقديس. حيث أنها ليست مجرّد ممارسات واعتقادات تكراريّة واعتياديّة، بل يتّفق عليها أفراد المجتمع ويحدّدون لها طرق وغايات ويبرّرون لها الدوافع والمآلات. وتفيد الوثائق التاريخيّة أنّ مجسمات الآلهة كانت تدهن بزيت الزيتون قبل بداية الاحتفالات الدينيّة والعبادات عند الإغريق. وفي بلاد كنعان القديمة كان المسح بالزيت على رأس الملك الجديد يعتبر من طقوس تمرير الساطة الدينية والسياسيّة. وقد تواصلت هذه العادات في الفترة اليهوديّة وتمادت في الفترة المهوديّة وتمادت في الفترة الموفة، فتكون بمثابة المباركة الإلهية 43. ويعكس إسم

المسيح مدى أهميّة عمليّة المسيح ، «فالمسيح» تعني الذي وقع مسحه بالزيت. من جهته ، يؤكّد الكاتب الفرنسي «ميشال فاياي» أنّ عيسى عليه السلام وقع مسحه مباشرة بالروح القدس، ثمّ ومع الكنيسة الكاثوليكيّة سرعان ما أصبح مست الجبين بالزيت المقدّس من شروط التعميد 44.

غيراًن قدسية الزيت لم تقتصر على الفكر الديني بمختلف تجليات قديما، فقد حافظت هذه الاعتقادات على وجودها إلى أيّامنا هذه. حيث لا تزال الشموع والقناديل تُضاء والزيت يُسكب بسخاء في الزوايا وعلى عتبات الأضرحة تقرّبا للوليّ الصالح وطلبا لبركته. رغم تصاعد الفكر الوهّابي التكفيري الذي يعتبرهذه الاعتقادات من قبيل الشرك بالله، فقد واصل بعض من أهل جربة زيارة هذه الفضاءات المليئة بالروحانيّات والزاخرة بالعواطف المتوهّجة والحاملة للذاكرة الجماعيّة . كما أنّ القيمة الاعتباريّة للزيت قد تجاوزت مجال الميثولوجيا لتشمل أيضا جلّ أشكال التعبيرات الفنيّة بما في ذلك المأثورات الشفويّة . ولا أدلّ على الشعبي، كالشعر والألغاز والقصص والحكايات . وقد الشعبي، كالشعر والألغاز والقصص والحكايات . وقد

كان له نصيب وافر في الأمثال الشعبية، إذ هنالك الكثير من الأمثال التي قيلت حوله. وهي تحمل في طيّاتها رسائل مختلفة تحثّ على الحفاظ عليه وتؤكّد على أهمّيته وقيمته الرمزيّة. وباعتباره قد تعدّى خاصيّته الطبيعيّة، فقد أحيط الزيت بجملة من الرمزيّات والتمثّلات تشكّلت في العديد من مظاهر المخيال الشعبي. ومن هنا ورد عزمنا في الكشف عن دلالاتها ومعانيها وذلك من خلال رصدها في أكثر مظاهر المخيال الشعبي تناولا لعنصر الزيت، ومنها مختلف طقوس المروز خلال دورة الحياة أو في عادات الولادة والختان والرواج وبقيّة المعتقدات والأمثال الشعبيّة.

لقد وعى الأجداد جيدا قيمة زيت الزيتون، ذلك أنه لم يكن قطّ مجرّد مادّة استهلاكيّة تتلخّص منافعه في الغذاء والصحّة والتجميل. إذ لم يكتفوا بسكبه بسخاء على عتبات المعابد والزوايا وجذوع الزياتين المعمّرة، بل ربّما اعتبروا من توهّج لونه واحتراقه في المصابيح لينير أقبية المعابد القديمة. ويبدّد بضيائه عتمة الجهل والقنوط، وينشر الراحة النفسية والطمأنينة في قلوب المتعبّدين. من هنا تيقن الأجداد أنّ قيمة زيت الزيتون تفوق بكثيرمجرد منافعه المادية الضيقة، لتكتسب بعدا روحانيًا أكثر دلالة وأعمق معنى إذ تفيد الوثائق التاريخية أنّ الملوك والأباطرة قديمايوم اعتلائهم العرش كانوا يدهنون رؤوسهم بالزيت لكسب بركة الزيتونة وتأييدها لتسيير شؤون الحكم 45، وهوما يدلٌ على القيمة الرمزيّة لهذا السائل الذهبي. ومن فرطحكمة السلف الصالح أنهم لم يتوقفوا فقط عند هذه القيمة الماديّة المعلومة من طرف الجميع، إنّما نفذوا إلى القيمة الاعتبارية وخصّوها بترسانة متكاملة من الأمثال شعبية بليغة التركيب وعميقة المعنى. فوردت هذه الأمثال جلية، واتَّخذت بعدا فكريّا وفلس فيّا عميقا يخاطب العقل ويغازل الروح والوجدان لتنقش في الذاكرة وتتحدى النسيان46.

لئن تعددت فصيلة الزياتين في البلاد التونسية وتنوّعت ثمارها وسال زيتها ليملأ جرارا وليطعم أفواها جائعة وبطونا خاوية، إلّا أنّ تقييم جودته

وتقدير قيمته المادية يظل رهين قانون العرض والطلب في السوق. إذ يحدّدها أصحاب الخبرة من الفلاحين والمعاصرية والذواقين والتجار وفقا لشروط مضبوطة ومعايير دقيقة. وتبعا لذلك قاموا بتصنيف زيت الزيتون حسب نوعيته ومذاقه ولونه ورائحته وخاصّـة حسب درجـة حموضتـه. ومـن هنـا فرّقـوا بين أعلاها جودة، ويسمّى محليّا «زيت النضوح»، وأدناها جودة وهو «زيت الدردي». ذلك أنّ هذا الأخيره والزيت الذي مرعليه زمن طويل، فتلوّث بالترسّبات حتى أصابت المرارة مذاقه وتغبّر لونه ورائحته. عندها يتمّ الاستغناء على استعماله في المجال الغذائي، وينحصر استغلاله في التنوير والصناعة. لكن ومهما يكن من أمرفإن قيمته لاتتدحرج أبدا، بل يحافظ على قيمته الرمزية بكلّ استحقاق. إذ هو يظل رحيق حبّات الزيتون وسليل شجرة مباركة. وللتعبير على فكرة أنّ الأصيل يبقى أصيلا وأنّ الزمن لا يحطّ من قيمته أبدا، صاغ الأجداد هذا المثل الشائع «البلدي بلدي ولو كان زيت دردي» .إذا كان «زيت الدردي» بهذه القيمة الكبرى، فما بالنا بقيمة الزيت البكرالذي يكاديضيء وإن لم تمسسه نار.

بالإضافة إلى كونه مادّة استهلاكية يوميّة، يمكن استنتاج القيمة الاعتباريّة لزيت الزيتون خاصّة من خلال بركته وبعده الروحي. فباعتباره رحيق الشجرة المباركة، اكتسب هالة من القدسيّة تأكّدت مع مرور السنين والعقود من خلال كثافة استعماله في المعالم الدينيّة خلال مختلف أطوار الاحتفالات. ولاأدلّ على ذلك من هذا الكمّ الهائل من المصابيح الزيتيّة التي تنيربضيائها ليلا نهارا عتمة المعابد وتدفّئ برد الكنائس القديمة. بل تفيد البحوث التاريخيّة واللقى الأثريّة أنّ الشعوب القديمة كانت تعتبر هذا السائل الذهبي تجلّيا للألوهيّة ومرآة للعظمة 47. حيث دأبت على التبرّع به للآلهة بسخاء، فهو في منظورها رمزا للأبديّة التي هي الزمن وتنتشر في المكان، إلى أن وصلتنا اليوم بشكلها الزمن وتنتشر في المكان، إلى أن وصلتنا اليوم بشكلها

الحالي. هكذا تبوّا زيت الزيتون أعلى المراتب، حتى المتسب رمزيّة السموّ والتعالي. وهو ما يتوافق تماما مع خصائصه الكيميائيّة التي تجعله يطفو فوق الماء بكلّ سرعة. ومن شدّة فطنتهم وقوّ ملاحظتهم، استلهم الأجداد من هذه الصورة هذا المثل الشعبي الشهير «يعلّيك على من يعاديك، علا الزيت فوق الماء».

منذ الفترات التاريخية السحيقة لازمت فكرة البركة زيت الزيتون، وامتدت في الزمن متواصلة إلى اليوم. ويتجلّى ذلك في عديد المظاهر السلوكية والفعلية والقوليّة التي تلازمنا كظلّنا في حياتنا اليوميّة. فمن منّا اليوم لم تغلّف أمّه وتدلك جسمه مرارا وتكرارا بزيت الزيتون حين كان رضيعا في المهد؟ ومن منّا كذلك لم يغمس رغيفه في صحن الزيت لدى مؤدّب القرية أو أثناء زيارة لأحد الأولياء الصالحين تبرّكا؟ 48 أمّا المأثورات الشفوية وبمختلف أنماطها فقد أفصحت هي الأخرى على نفس هذه الفكرة بأساليب شــتي، فعبر كلّ نمط وفق ما تقتضيه ضوابطه اللغوية والفنيّة. ومنها الأمثال الشعبية ذات الانتشار الواسع والأثر الطيّب والصادرة عن حكماء الأمّة وشيوخها، حيث صاغوا أبلغ الحكم وأروع الأمثال الشعبية لتمرير عصارة تجاربهم في الحياة إلى الأحضاد والأجيال اللاحقة. ومنها نورد على سبيل الذكر لا الحصر هذا المثل الشائع الني ورد في شكل دعاء، إذ يقال لمن يراد الثناء عليه ومدحه: «بورك فيك كما بورك في الزيت أكلا ودهنا وشعلا لفتيل البيت».

تفاعلت الأمثال الشعبية المشرقية بدورها مع هذه القيم الكونية وشاركتنا بعض هذه الرمزيات الخالدة التي من كثرة تداولها أضحت من قبيل التراث المشترك بين الشعوب. وقد لاحظنا ذلك خاصة في رمزية جديدة لم نعهدها ألا وهي رمزية الفصول والزمن، حيث أضحى الزيت مرجعا زمنيا يرمز إلى فصل الشتاء. ففي مصادفة عجيبة بين لوحة الفصول الأربعة المكتشفة في جهة رأس قبوديا قرب مدينة الشابة بالساحل التونسي والتي تعود للقرن الثاني ميلادي 49 ومثل التونسي والتي تعود للقرن الثاني ميلادي 49 ومثل

شعبي سوري يتّفق كلاهما على هذه الرمزيّة الزمنيّة. ذلك أنّ هـنه اللوحة الفسيفسائيّة تعرض فكرة دورة الحياة من خلل الديمومة وتداول الفصول. فقد آثر الفنّان تجسيد الفصول الأربعة في كافّة أركان اللوحة، الفنّان تجسيد الفصول الأربعة في كافّة أركان اللوحة، حيث رمـز إلى فصل الربيع بالأزهار الملوّنة وإلى الصيف بالسنابل الناضجة وإلى الخريف بأوراق العنب المتدلية أمّا الشّاء فقد مثلّته أغصان الزيتون الغضّة بأوراقها اليانعة وحبّاتها السوداء. وفي تناغم تام مع هذه الفكرة الجوهريّة وللتعبير عن قصر النهار في الشتاء البارد حيث موسم جني الزيتون وعصر الزيت، نصّ منطوق حيث موسم جني الزيتون وعصر الزيت، نصّ منطوق المثل السوري «نهار الزيت أصبحت أمسيت» 50.

كما اكتسب زيت الزيتون رمزيّة الرفعة والسموّ، من خلال هذا الحوار الطريف الذي لا يخلو من الحكمة والموعظة الحسنة. قال الماء للزيت: «كيف تعلو على وقد أنبت شـجرتك؟ أين الأدب؟». فرد الزيت قائلا: «أنت نشات بين الأنهار رضراضا، وأنا على العصر والقهر صبرت. والصبريعلو القدر، اصبر قليلا فبعد العسر تيسير. وكلّ أمر له وقت وتدبير»51. وهكذا غدا زيت الزيتون رمزا للشيء الثمين الذي لايمكن تقدير قيمته بالمال والحصول عليه إلّا بعناء ومشقّة، ومن ذلك قول المشارقة «لو لا العصر لما كان الزيت»52. ثمّ تـزداد قيمتـه الاعتباريّة شـمولا وتجريدا ليكتسـب رمزيّة السعادة والهناء. إذ طالما توفّر الزيت بالبيت بالكمّيات اللازمة ، كلّما حسّ أصحابه بالأمان والفرح. لذلك لا غروأن ينصرفوا إلى اللهو والمرح في أجواء يسودها الانشراح والطمأنينة وتملأها روح دعابة، كما نـصّ على ذلك هـذا المثـل الشـهير «إذا عنـدي طحين وزيت صفّقت وغنّيت »53. ثمّ سرعان ما تجاوز الزيت رمزية الفرح المؤقَّت إلى الفرح الدائم، إنَّها فرحة الحياة. فطالما توفر الزيت كانت الحياة وكلما انقطع الزيت كان الموت والفناء والعدم، كما نصّ على ذلك في كلمتين موجزة هذا المثل السوري «خلص زيتو» 54 بمعنى توفي. ويُذكرُ بصيغة الجمع في لبنان، فيقال «خلصوا زيتاته» كرمـز للإحتضار ودنـو الأجل وحضـور المنيّة 55.

#### الخاتمة

لاشكّ أن رحلةُ التقصّي البحثي التي تتمحور أساسًا حول مختلف أوجه التوظيفات للأمثال الشعبية المتعلقة بالزيت والزيتون ومشتقاتهما، قد قادتنا الى متعة اكتشاف الثراء اللغوى وعمق المعنى والغنى التعبيري والخصب المجازي. إذ نحسبُ أنّ هذه العبارات والتراكيب الاصطلاحيّة المستقاة من «ثقافة الزيتون» ليست في وعى الجماعة العربيّة محرّدَ مصطلحات كلاسيكيّة «يوميّـة»، نفعيّـة وأحاديّـة الدلالة، تُفهم وتُستحضرُ بمعانيها القاموسيّة المحضة. فكثافة استخداماتها المحازية في شتّى المناسبات ومختلف البيئات الثقافية العربية، وبتمثّلاتها الرمزية، هي الأكثرُ شيوعًا وتداولًا على ألسن مستخدميها . إذ يسهل عليهم استحضارها من خزانة التراث، وتشفير معانيها بهدفِ الاستشهاد بها وإسناد أقوالهم بالحجّة الدامغة. وبحكم ديناميتها التعبيرية عرفت طريقها نحوالتدوين القاموسي في مصنّفات الدوارج العربيّة الحديثة مثلما في قواميس العامى والدخيل ومعاجم ألفاظ الحياة العامّة 56. فباتت عُرضةً للتناول والاستشهاد عند العامّة والخاصّة ، وعند الكتّاب والإعلاميين على حدِّ سواء.

نذكر أنّ مدوّنة الأمثال الشعبيّة التي اعتمدناها للدراسة والتحليل، بعضها محلّى والبعض الآخرجهوي ووطنى. كما سعينا جاهدين إلى إثرائها بأمثلة مشابهة من مغرب العالم العربي ومشرقه. فلم تبخل علينا بحمولاتها الدلاليّة ولا بتمثّلاتها الرمزيّة التي لاتزال لتاريخه تُستعادُ بنسق متفاوت وبمعان متداولة، توافقت عليها الجماعة وسهل على الجمهور تشفيرها واستيعابها وإعادة إنتاجها في سياقات حديثة. من هنا فالمثل المتّكأ عليه، شكلا ومضمونا، لا يُستعاد من خبايا الذاكرة وخزانة التراث، ويُقرأ بوصفه أدبًا شعبيّاو «محطة كلامٍ » فحسب. وكما أظهرنا بالشواهد الموثّقة، فمدلولات الزيتون ومنظومة أمثاله المعبّرة برمزيّةٍ عن وجه من وجوه الاجتماع الثقافي، تطورت وتأصّلت وباتت اليوم جزءا من المنظومات التعبيرية للجماعة العربية ومفتاحا من المفاتيح الدلالية لخطاب المجال العام. وبناء على ما تقدّم، يمكن القول إنّ الأمثال خلاصة التجارب المحلِّية والإنسانية في آن اوحد، وعصارة تجربة طويلة لأجيال متعاقبة. ولئن جاز القول إنَّ «الشعر ديوان العرب» في اللغة الفصيحة فريما جازالقول إنَّ الأمثال ديوان الثقافة الشعبيّة. ثمّ إنّه قد يجوز القول: إذا كان «الشعر ديوان العرب» المنظوم، فإنَّ الأمثال الشعبيّة ديوانها المنثور، بل ربِّما كانت الأمثال برمّتها ديوان الشعوب قاطبةً.

#### الموامش

- يقول الأبشيهي في كتابه المستطرف في كل فن مستظرف: "أعلم أن الأمثال من أشرف ما وصل به اللبيب خطابه، وحلّى بجواهره كتابه، وقد نطق كتاب الله تعالى بكثير منها، ولم يخلُ كلام الرسول صلى الله عليه وسلم منها، وهو أفصح العرب لساناً وأكملهم بياناً، ومن محكم آياته قوله عزّ وجلّ: "ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون"، "وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا "العالمون". أمّا ابن منظور في لسان العرب فيقول: "الشيء الذي يضرَب لشيء مثلا فيجعَل مثلًه.
- 2. ابن عبد ربه، (أحمد)، العقد الفريد، تحقيق مفيد قميحة، القاهرة، دار الكتب العلمية، 1983، ص
- 3. شعلان، (ابراهيم)، موسوعة الأمثال المصرية،

- القاهرة، دار الآفاق العربية، 1999، ص 22. نفس المصدر، ص 22.
- سراج، (نادر)، "الزيتون في الموروث الثقافي: العربي تمثّل رمزي وحضور وظيفي"، مداخلة بصدد النشر قدمت في الدورة الاولى للمؤتمر الدولي الزيتونة في الفكر والثقافة الذي نظمته جمعيّة تازامّورت بجزيرة جربة من 30 نوفمبر إلى 2 ديسمبر 2018.
- 6. مصطفى، (شاكر)، قاموس الأنثروبولوجيا، جامعة الكويت، 1981، ص 56.
- ضيف، (شوقي)، الفن ومذاهبه في النثر العربي، القاهرة، دار المعارف، 2005، ص 248.
- السيّد، (مها)، الآلهة والأساطير اليونانية، جامعة طنطا، 2014، ص 136.
- · بن صالح، (عماد)، "الزيتونة شجرة الحياة: دراسة تحليلية لحضورها الرمزي والوظيفي

- 21. الأرشيف الوطني، السلسلة (E).
- 22. أنظر المقابلة عدد 57 في حدول المقابلات.
- 23. WEHBI, (Nour), Diagnostic pour l'identification de stratégies de pérennisations des oliviers millénaires de Djerba, Mémoire de Master en Agronomie, Centre International des Hautes Etudes Agronomiques Méditerranéennes de Montpellier, 2013, p 18.
- 24. Bulletin de la direction de l'agriculture et du commerce, Tunis, Imprimerie rapide, 1899, p 53.
  - 25. زيدانة، (صالح)، المرجع السابق، ص 258.
  - 26. زيدانة، (صالح)، المرجع السابق، ص 258.
- 27. دادون، (ادريس)، الأمثلة الشعبية المغربية، الدار البيضاء، مكتبة السلام، 1998، ص 312.
- 28. نجيب، (رياض)، الطب المصري القديم، القاهرة، دار الكتب المصرية، 2008، ص 244.
- 29. BRAULT, (Monique), et BRAULT, (Lionel), L'oléologie; déguster l'huile d'olive comme le vin, Aix-en-Provence, Edisud, 2009, p 91.
- 30. WEBER, (Nicole), De la légende et de l'histoire de la médecine; l'olivier et l'huile d'olive; biochimie, psychologie, diététique et clinique, Thèse de Doctorat en Médecine, Université Strasbourg I, 1986, p 85.
- 31. VEILLET, (Sébastien), Enrichissement nutritionnel de l'huile d'olive : entre tradition et innovation, Thèse de Doctorat en Chimie, Université Avignon, 2010, p 76.
  - 32. زيدانة، (صالح)، المرجع السابق، ص 260.
- الأسود، (نزار)، الأمثال الشعبية الشامية، دمشق، مكتبة التراث الشعبي، 2007، س 298.
- 34. المبيض، (سليم)، ملامح الشخصية الفلسطينية في أمثالها الشعبية، القاهرة، الهيئة المصرية العامّة للكتاب، 2006، ص 248.
- حدیث صحیح رواه الترمذي وابن ماجه عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه.
- 36. المعلوفي، (عيسى)، تاريخ الطب عند الأمم القديمة والحديثة، القاهرة، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة والنشر، 2014، ص 38.
- 37. BEN TANFOUS, (Aziza), " Le maquil-

في عادات الموت والعدّة بجزيرة جربة"، الثقافة الشعبيّة، عدد 47، المنامة، ص ص 114 - 123. 10. بورقو، (منجي) والوسلاتي، (عامر)، تضاريس البلاد التونسية، تونس، المركز القومي الجامعي

للتوثيق العلمي والتقني، 1996، ص 91.

- 11. NAJAR, (Sihem), Pratiques alimentaires des djerbiens; une étude socio-anthropologique, Thèse de Doctorat en Sociologie, Université Paris V, 1993, p 308.
- 12. بمجهود شخصي، ترجمنا هذا المثل الفرنسي إلى العربيّة هكذا: "من يحرث شجرة الزيتون يطالبها بالإنتاج، ومن يخصّبها يصرّ عليه. ولكن من بقلّمها فللزمها به".
- 13. مثل شعبي اسباني، مدّنا به وترجمه لنا إلى العربيّة السيّد طارق البكوش، دليل سياحي محترف بجربة. فكانت الترجمة كما يلي: "لمّا تبلغ شجرة الزيتون مائة سنة، فهي لا تزال في الطفولة".
- 14. مثل شعبي ايطالي، مدّنا به وترجمه لنا إلى العربيّة السيّد رضا المصعبي، دليل سياحي محترف بجربة. فكانت الترجمة كما يلي: "للّ تبلغ شجرة الزيتون مائة سنة، فهي لا تزال في الطفولة".
- 15. ANTHONY, (Raoul), "L'Anthropologie : sa définition, son programme, ce que doit être son enseignement", in Bulletins et Mémoires de la Société d'Anthropologie de Paris, n° 8, 1927, pp 227-245.
- 16. NAJAR, (Sihem), Pratiques alimentaires des djerbiens ; une étude socio-anthropologique, Thèse de Doctorat en Sociologie, Université Paris V, 1993, p 27.
- 17. عقون، (محمد العربي)، الاقتصاد والمجتمع في الشمال الافريقي القديم، الجزائر، ديوان المطبوعات الجامعية، 2003، ص 19.
- 18. CAMPS-FABARER, (Henriette), "L'olivier et son importance économique dans l'Afrique du Nord Antique", in CIHEAM-Option Méditerranéennes, n° 24,1974, Paris, pp 21–28.
- GSELL, (Stéphane), Histoire ancienne de l'Afrique du Nord, Paris, Hachette, 1928, p 137.
  - 20. الأرشيف الوطنى، السجل 111، 158،555.

- بجزيرة جربة من 30 نوفمبر إلى 2 ديسمبر 2018.
  - .52 المرجع السابق، ص 260.
  - .53 المرجع السابق، ص 261.
  - .54 المرجع السابق، ص 261.
- 55. خليل، (أحمد)، نحو سوسيولوجيا للثقافة الشعبية، بيروت، دار الحداثة، 2008، ص 87.
- 56. الداية، (محمد رضوان)، معجم الأمثال العامية الشامنة، دمشق، دار الفكر، 2005، ص 137.

#### المراجع باللغة العربية:

- الأبشيهي، (محمد شهاب الدين)، المستطرف في كل فنّ مستظرف، يعروب، دار مكتبة الحياة، 1999.
- الأسود، (نزار)، الأمثال الشعبية الشامية، دمشق،
   مكتبة التراث الشعبي، 2007.
- ابن عبد ربه، (أحمد)، العقد الفريد، تحقيق مفيد قميحة، القاهرة، دار الكتب العلمية، 1983.
- بن صالح، (عماد)، "الزيتونة شجرة الحياة: دراسة تحليلية لحضورها الرمزي والوظيفي في عادات الموت والعدّة بجزيرة جربة"، الثقافة الشعبيّة، عدد 47، المنامة، ص ص 123–114.
- بورقو، (منجي) والوسلاتي، (عامر)، تضاريس البلاد التونسية، تونس، المركز القومي الجامعي للتوثيق العلمي والتقني،1996.
- خليل، (أحمد)، نحو سوسيولوجيا للثقافة الشعبية، بيروت، دار الحداثة، 2008.
- دادون، (ادريس)، الأمثلة الشعبية المغربية، الدار البيضاء، مكتبة السلام، 1998.
- الداية، (محمد رضوان)، معجم الأمثال العامية الشامية، دمشق، دار الفكر، 2005.
- سراج، (نادر)، "الزيتون في الموروث الثقافي: العربي تمثّل رمزي وحضور وظيفي"، مداخلة بصدد النشر قدمت في الدورة الاولى للمؤتمر الدولي الزيتونة في الفكر والثقافة الذي نظمته جمعيّة تازامّورت بجزيرة جربة من 30 نوفمبر إلى 2 ديسمبر 2018.
- شعلان، (ابراهيم)، موسوعة الأمثال المصرية، القاهرة، دار الآفاق العربية، 1999.
- · السيّد، (مها)، الآلهة والأساطير اليونانية، جامعة طنطا، 2014.
- الصقلّي، (أحمد)، موسوعة الطب الشعبي، تحقيق منى عبور، بيروت، دار الفكر، 1993.
- ضيف، (شوقي)، الفن ومذاهبه في النثر العربي،
   القاهرة، دار المعارف، 2005.
- عقون، (محمد العربي)، الاقتصاد والمجتمع في الشمال الافريقي القديم، الجزائر، ديوان المطبوعات الجامعية، 2003.

- lage traditionnel à l'île de Djerba ", in Cahiers des Arts et des Traditions Populaires, Tunis, I.N.A.A, n° 6, 1977, pp 38–50.
- 38. BEN TANFOUS, (Aziza), Ibidem.
- 39. غريب، (صالح)، "الحنّاء الزينة الشعبيّة للمرأة في الخليج"، المأثورات الشعبية، عدد 24، المنامة، 1991، ص ص 101 114.
- 40. قطاط، (حياة)، "الزينة النسائيّة في تونس"، مجمع المتحف، معهد العالم العربي، باريس، 2014، ص 212 221.
- 41. الصقلي، (أحمد)، موسوعة الطب الشعبي، تحقيق منى عبور، بيروت، دار الفكر، 1993، ص630.
- 42. ابن عبد ربه، (أحمد)، العقد الفريد، تحقيق مفيد قميحة، القاهرة، دار الكتب العلمية، 1983، ص
- 43. ANDRE, (Jérémy), "Les symboles chrétiens", in Le Point Références, n° 55, 2015, pp 83–95.
- 44. FEUILLET, (Michel), Lexique des symboles chrétiens, Paris, P.U.F, 2009, p 54.
- 45. مرسيا، (إلياد)، تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ترجمة عباس عبد الهادي، دمشق، مطابع الشام، 1987، ص 180.
- 46. الورتاني، (روضة)، مكانة الأمثال الشعبيّة في الحياة الاجتماعية التونسيّة، مذكّرة شهادة الدراسات المعمّقة في علم الاجتماع، كليّة العلوم الإنسانيّة والاجتماعية بتونس، 1998، ص 74.
- 47. BOUSSAADA, (Ahlem), "Rome; l'olivier et le sacré ", in L'olivier en Méditerranée entre histoire et patrimoine, Tunis, C.P.U, 2011, pp 353–364.
- 48. كمون، (ادريس)، "مفهوم البركة في الثقافة الشعبية المغربية"، الثقافة الشعبية، عدد 28، المنامة، 2015، ص ص 173–162.
- 49. SLIM, (Hédi), SLIM, (Latia), ENNAI-FER, (Mongi), MERMET, (Gilles) et BLANCHARD LEMEE, (Michelle), Sols de l'Afrique romaine; mosaïques de Tunisie, Paris, Imprimerie Nationale, 1995, p 176.
  - 50. زيدانة، (صالح)، المرجع السابق، ص 260.
- 51. سراج، (نادر)، "الزيتون في الموروث الثقافي: العربي تمثّل رمزي وحضور وظيفي"، مداخلة بصدد النشر قدمت في الدورة الاولى للمؤتمر الدولي الزيتونة في الفكر والثقافة الذي نظمته جمعيّة تازامّورت

- BRAULT, (Monique), et BRAULT, (Lionel), L'oléologie; déguster l'huile d'olive comme le vin, Aix-en-Provence, Edisud, 2009.
- CAMPS-FABARER, (Henriette), " L'olivier et son importance économique dans l'Afrique du Nord Antique ", in CIHEAM-Option Méditerranéennes, n° 24,1974, Paris, pp 21-28.
- GSELL, (Stéphane), Histoire ancienne de l'Afrique du Nord, Paris, Hachette, 1928
- NAJAR, (Sihem), Pratiques alimentaires des djerbiens; une étude socio-anthropologique, Thèse de Doctorat en Sociologie, Université Paris V, 1993.
- FEUILLET, (Michel), Lexique des symboles chrétiens, Paris, P.U.F, 2009.
- VEILLET, (Sébastien), Enrichissement nutritionnel de l'huile d'olive: entre tradition et innovation, Thèse de Doctorat en Chimie, Université Avignon, 2010.
- WEBER, (Nicole), De la légende et de l'histoire de la médecine; l'olivier et l'huile d'olive; biochimie, psychologie, diététique et clinique, Thèse de Doctorat en Médecine, Université Strasbourg I, 1986.
- WEHBI, (Nour), Diagnostique pour l'identification de stratégies de pérennisations des oliviers millénaires de Djerba, Mémoire de Master en Agronomie, Centre International des Hautes Etudes Agronomiques Méditerranéennes de Montpellier, 2013.

#### الصور

- من الكاتب

1. https://i2.wp.com/images.ho-medepot-static.com/productImages/dade2775-f5e9-48e0-a207-3d1bb9aabe55/svn/fruit-trees-plants-oliarb01g-64\_1000.jpg?re-size=637%2C637&ssl=1

- غريب، (صالح)، "الحنّاء الزينة الشعبيّة للمرأة في الخليج"، المأثورات الشعبية، عدد 24، المنامة، 1991، ص ص 114-101.
- قطاط، (حياة)، "الزينة النسائيّة في تونس"، مجمع المتحف، معهد العالم العربي، باريس، 2014، ص ص 222–221.
- مصطفى، (شاكر)، قاموس الأنثروبولوجيا، جامعة الكويت، 1981.
- زيدانة، (صالح)، موسوعة الأمثال الشعبية، رهط، دار الهدى، 2016.
- البيض، (سليم)، ملامح الشخصية الفلسطينية في أمثالها الشعبية، القاهرة، الهيئة المصرية العامّة للكتاب، 2006.
- المعلوفي، (عيسى)، تاريخ الطب عند الأمم القديمة والحديثة، القاهرة، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة والنشر، 2014.
- مرسيا، (إلياد)، تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ترجمة عباس عبد الهادي، دمشق، مطابع الشام، 1987.
- نجيب، (رياض)، الطب المصري القديم، القاهرة، دار الكتب المصرية، 2008.
- الورتاني، (روضة)، مكانة الأمثال الشعبيّة في الحياة الاجتماعيّة التونسيّة، مذكّرة شهادة الدراسات المعمّقة في علم الاجتماع، كليّة العلوم الإنسانيّة والاحتماعيّة بتونس، 1998.
- كمون، (ادريس)، "مفهوم البركة في الثقافة الشعبية المغربية"، الثقافة الشعبية، عدد 28، المنامة، 2015، ص ص ص 173–162.

#### المراجع باللغة الفرنسية:

- ANDRE, (Jérémy), "Les symboles chrétiens ", in Le Point Références, n° 55, 2015, pp 83–95.
- ANTHONY, (Raoul), "L'Anthropologie: sa définition, son programme, ce que doit être son enseignement ", in Bulletins et Mémoires de la Société d'Anthropologie de Paris 91, n° 8, 1927, pp 227-245.
- BLANCHARD LEMEE, (Michelle), Sols de l'Afrique romaine; mosaïques de Tunisie, Paris, Imprimerie Nationale, 1995.
- BOUSSAADA, (Ahlem), "Rome; l'olivier et le sacré ", in L'olivier en Méditerranée entre histoire et patrimoine, Tunis, C.P.U, 2011, pp 353-364.

# د. عبد العزيز عموري - المغرب

# من وحي تاريخ التصوف بالمغرب: طقوس صوفية شعبية تأبى النسيان (التصوف العيساوي أنموذجا)

يكتسي البحث في تاريخ طقوس التصوف أهمية كبرى على عدة مستويات، كونه يكشف النقاب عن أن التصوف لم يكن دائما نزعات فردية تدعوإلى الزهد وشدة العبادة والاختلاء، بل كان أيضا عبارة عن طقوس تمارس في الزوايا والأضرحة، كشكل من أشكال تأطير المريدين والأتباع، حتى يتشبعون بالنهج الصوفي النذي ارتضاه شيخ الطريقة لطريقته. ويتم ذلك عبر مجموعة من الآليات منها التجمعات السنوية أو ما يطلق عليه بالمغرب بدالمواسم الصوفية »، أو عبر حلقات «الذكر» التي تنظم بانتظام برحاب الزوايا، أو في مختلف المناسبات الدينية التي يحتفل بها المغاربة على غرار نظرائهم من باقي الشعوب الإسلامية.

من هذا المنطلق، آثرنا الغوص في رحلة تاريخية طويلة لرصد طقوس صوفية اتخذت طابعا شعبيا في ممارستها منذ



صورة تعود لبدايات القرن العشرين لضريح مؤسس هذه الزاوية

النشأة الأولى لأحد أعرق الطرق الصوفية بالمغرب، وهي «الطريقة العيساوية» التي تأسست في بداية القرن السادس عشر الميلادي على يد أحد شيوخ التصوف آنئد وهو الشيخ «محمد بن عيسى»، الشهير في الأوساط المغربية بد «الشيخ الكامل» و «الهادي بنعيسى». في فترة تاريخية شهدت تصاعد نجم الطرق الصوفية، وفيها أصبح لأرباب الطرق الصوفية والمجاذيب وأصحاب الحال سلطة معنوية ونفوذ قوي على كافة الفئات الاجتماعية، نتيجة ما نسب لهم من «خوارق»، خاصة في لحظات الأزمة نسب لهم من «خوارق»، خاصة في لحظات الأزمة الاقتصادية وما رافقها من ندرة وكفاف.

وللإشارة فقد كان لهذه النحلة الصوفية دور كبير في تفعيل المجال الجغرافي الذي تنتمي إليه، كما كان لها ولقرون طويلة حضور وازن في مختلف نواحي الحياة، روحيا واجتماعيا وسياسيا، عبر مشاركتها في التخفيف من وطأة الندرة والكفاف في مطلع العصر الحديث، والانخراط في تقرير مصير البلاد، إلى جانب باقي مكونات الحركة الطرقية بالمغرب، وتوفير الملاذات الآمنة للناس.

ويبدوأن ما نسب للأولياء ورجالات الصلاح عامة وشيوخ الطريقة «العيساوية»، من «قدرة» على رفع الأذى عن الفئات الاجتماعية الفقيرة، هو ما عزز من وضعهم في المجتمع. فالحماية المادية والمعنوية كانت مطلوبة ومرغوبا فيها بقوة، خاصة أن الخوف كان مزدوجا يشمل تسلط الإنسان وسطوة الطبيعة. وهو ما جعل الناس يعتقدون «ببركتهم» القادرة وفق منطق «العامة» على التصدي لمختلف مظاهر الأزمة، وعلى جل ما استعصى من الأمور، والانخراط بكثافة في طقوسهم وممارساتهم الصوفية.

إلى جانب ذلك، ارتبط وجود هذه الطريقة الصوفية بسيل من الحكايات المتداولة عنهم في أوساط المجتمع، وعن طقوسهم الصوفية المثيرة للجدل، والغير المألوفة في الواقع الصوفي المغربي، وعن جدهم الأول، الذي لازال حاضرا بقوة في الوجدان الشعبي المغربي. ولاغرو في ذلك فقد كانت هذه الطقوس والممارسات خير معبر خير معبر

عن الذهنية العيساوية، وصدى للفعل الجماعي «العيساوي»، وفي نفس الوقت شكلت ولا تزال جزءا رئيسيا من الهوية الجماعية لممارسيها، التي لم تؤثر عليها عوادي الزمن، وأضحت عصية على النسيان.

والشيء المؤكد، أن هذه الطقوس، التي سنأتي على ذكرها فيما يلي، أحدثت تحولا عميقا ليس فقط في بعض جوانب الثقافة المغربية، بل في إضفاء طابع شعبي على الممارسة الصوفية لـ«العيساويين»، وجعلها أقرب إلى الناس وأكثر ملائمة للعقلية المغربية.

# أشكال التأطير عند «الطريقة العيساوية»:

يعتبرالتجمع السنوي لمريدي الطريقة العيساوية المسمى في الأعراف الصوفية بد الموسم الذي ينظم برحاب زاوية الشيح الصوفي «محمد بنعيسى» الملقب عند أتباعه ب «الشيخ الكامل» أو «الهادي بنعيسى» أحد أهم الأشكال التأطيرية المهمة، في تاريخ هذه الزاوية. ولا نجازف إذا قلنا إن شهرة عيساوة ارتبطت بهذا المحج، أكثر من ارتباطها بممارسات الطائفة، إذ في كل سنة، وبمناسبة عيد المولد النبوي يحج إلى مكناس وبالضبط إلى ضريح مؤسس الطريقة مختلف الطوائف العيساوية، من مدن البلاد وقراها. والهدف كما يقول أتباع هذه الطريقة تجديد «العهد» مع الشيخ المؤسس.

وقبل مباشرة الحديث عن هذه المناسبة، لا بد من التأكيد على جملة أفكار عامة بصدد الظاهرة. ذلك أن ظاهرة المواسم الدينية وإقامة الاحتفالات الدينية في الزوايا أوحول الأضرحة، ما هي إلا نتاج ثقافة صوفية حظيت بإقبال كبير من طرف المغاربة، والسبب في ذلك ارتباطها الوطيد بمعطيات الواقع المعيش، فضلا عن دلالتها الدينية والدنيوية.

وقد اكتسبت هذه المواسم بفضل ذلك قدسية كبيرة قل نظيرها، وعادت بالنفع العام على الزوايا

المنظمة لهذه الاحتفالات، إن على المستوى البشري، خاصة ما يتعلق باتساع قاعدة الزاوية المنظمة، واستقطابها لمريدين جدد، أو على المستوى الاقتصادي، في مجال تنمية الموارد المالية للزاوية، وتنشيط الحياة الاقتصادية بالمدينة ككل.

وعلى مستوى التناول المعرفي لهذه التجمعات الدينية، وخاصة موسم «الشيخ الكامل»، يمكن القول إنها حظيت بنصيب وافر من الأبحاث والدراسات من طرف الكتاب الأجانب، الفرنسيين بالخصوص، منذ نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين.

لا نحتاج للتذكير بخلفيات هـذا التوجه، والذي تحكمت فيه بواعث سياسية محضة، ابتغى مـن خلالها دهاقنة الاستعمار الكشـف عن أي مرتكز يمهد ويساعد على الاحتلال بأقـل التكاليف المكنة.

لكن، وعلى الرغم من خلفياته تلك، فقد ساعدتنا تلك الدراسات على الوقوف على بعض الظواهر التي تعرفها «مواسم عيساوة»، والتي ولا شك أنها تبدلت على مر تاريخ هذه الزاوية، أخذا بعين الاعتبار طول عمرها، هذا من جهة، ومن جهة ثانية نجد أن الدراسات والابحاث المغربية التي أنجزت بهذا الصدد اهتمت أكثر بوصف «الموسم» عامة، مركزة في الآن ذاته على الأشكال الفرجوية، الغريبة والعجيبة، بعيدا عن أي تحليل لها أو تبيان لأصولها²، حيث شكل ذلك قاسما مشتركا بينها وبين دراسات الأجانب.

وإذا استحضرنا ما يقوم به المريدون المشاركون في هذا «الموسم»، من شطحات هستيرية، وتعذيب للنفس، والتعرض للسموم والنيران، وافتراسهم للحوم النيئة، واستعمالهم للأعلام والطبول والمزامير... إلى غير ذلك من الطقوس، أدركنا لماذا حظيت بكل هذا الاهتمام. لكن المؤكد أنها تطرح جملة من التساؤلات، حول أصلها، وعلاقتها بالتصوف العيساوي، من حيث شعائره، وممارساته، كما أرسى دعائمه شيخ الطريقة؟ وإلى أي حديمكن الحديث عن هذا النشاط الديني،

«الموسـم «كتجمع سـنوي على عهد الشـيخ المؤسس، الذي تنتسـب إليـه، وتمارس حول ضريحـه؟ وما حقيقة التضييـق الـذي تعرض لـه «عيسـاوة» خـلال فترات معينـة مـن التاريخ، إما من أطراف رسـمية في شـخص السـلطة وممثليها بالمـدن والأقاليـم، أو أطـراف دينية أخـرى كان الفقهاء تعبيرهـم الرئيسي؟

وتأسيسا على هذا سنحاول الوقوف على حقيقة هذه الطقوس، ومدى تأثيرها على مسار تطور الزاوية وعلاقتها مع محيطها؟

# طقوس عيساوة بين شيخ الطريقة وخلفائه:

إن المدخل الحقيقي للتعرف على حقيقة طقوس هذه النحلة الصوفية، وحول ما إذا كان لها جذور تاريخية قديمة قدم الزاوية، يكمن في اعتقادنا أولا وقبل كل شيء في استحضار ملامح شخصية المؤسس، إذ عبرها وفقط نتمكن من معرفة مدى علاقتها بالنهج الصوفي لهذا الشيخ الذي كان الطابع الصوفي هو الغالب على حياته الروحية، الخاصة منها أو العامة وحتى في علاقاته مع مريديه. وحتى الكتب التي تصدت لسيرته، متفقة كلها على اعتباره صوفيا عالما ملتزما، بلا شطح ولا رقص، وقد استحق من جراء ذلك السلوك لقب «القطب» وهو كما نعلم أعلى مراتب الولاية في عالى ماتصوف.

ومايزكي هـذاالقول، ماأورده أحدكتبة سيرته وهو «المهدي الغزال» قائلا: «وكان الشيخ محمد بن عيسى المهدي كثير الاستقامة والأتباع، لا يفترلسانه عن ذكرالله تعالى، تحليا بالحلال والكلام .. حلو الكلام كأن الله عجن طينة جسده من سائر المحاسن» وقال أحد قضاة القرن العاشر الهجري وهو «ابن عسكر» في حقه: «الشيخ العارف بالله مورد المريدين، ومفيد المسترشدين صاحب الإفادة والتنويه، والإشادة أبو عبد الله محمد بن عيسى المكناسي الفهدي، من فحول المشاخ الداعين إلى حضرة الحق...» أو ...



الحضرة العيساوية

في نفس السياق يذهب هو نفسه، أي «الشيخ بن عيسى»، إلى التأكيد على اجتناب البدعة، ففي رأيه: «ما أفلح من أفلح إلا بمجالسة من أفلح، ولا أهلك من أهلك إلا بمجالسة من أهلك "5.

هذه النصوص وغيرها تبين بما لا يدع مجالا للشك غلبة تصوفه على غيره من الجوانب الأخرى. كما أن المصادر التاريخية كثيرا ما اعتبرته زاهدا، ناسكا، شديد الارتباط بالسنة، وأكثر الناس اتباعا لها<sup>6</sup>. وبالتالي ألا تفيد في القول بأن ما يُشاهد ويُعرف عن «عيساوة» من اشتغال بـ «الحضرة» كطقس صوفي، وما يصاحبها عادة من تصفيق ورقص وجدب وغيبة في أحوالهم، لم يكن معروفا زمن كانت الزاوية في أوائل أمرها، وتحت مسؤولية الشيخ المؤسس.

وإذا كانت المصادر التاريخية لا تؤكد بالقطع أيا من هده الأشكال، في الفترات الأولى، فإننا نعتقد أن شيخ الطريقة ما كان ليسمح لأتباعه بممارسة طقوس تخل بنهجه الصوفي كما أراده هو، لسبب بسيط هو أن التجاءهم إلى هذه الأشكال الغريبة، قد يثير عليها نقمة المحيطين بهم، موظفي السلطة كانوا أم شيوخ الزوايا الآخرين، ذلك أن الأخيرين ومن منطلق المصلحة الذاتية، يتصيدون الأخطاء لبعضهم البعض، وهو أمر نراه مفهوما ومبررا على اعتبار أن الوسط الذي يجمعهم، يتميز بالمنافسات بين مكوناته.

ومما يعزز ما ذهبنا إليه من خلو الزاوية في بدايتها من أي ممارسة غريبة، أن أي مصدر لم يشرالى تنظيم «موسم» كيفما كانت صيغته عهد «الهادي بنعيسى». بالمقابل ومن خلال قراءتنا لمجموعة من المرويات لأحد أشهر مريديه وهو «الشيخ أبي الرواين»، يتضح مدى حرص شيخ الطريقة على إقامة حفل بمناسبة عيد المولد النبوي، ولم يكن أبدا «موسما»، وبالتالي فهذا الطابع لم يكتسبه إلا في فترات متقدمة من عمر الطريقة.

وغالبا ما كان هذا الاحتفال، حسب المصادر العيساوية، يأخذ بعدا دينيا محضا، يعمد فيه شيخ الطريقة إلى ترؤس «مجالس الذكر»، والصلاة على الرسول على الحضور هوما تحول مع توالي الفترات إلى العزف على الطبول و «البنادر» و «الغيطة» وغيرها، وقراءة ما يعرف بـ «الأحزاب»، خاصة «الحزب الرسمي»، «سبحان الدايم»، واعتماد «السماع» كوسيلة لتقريب الناس من «الذكر العيساوي».

ومن النقط المهمة في حياة الشيخ المؤسس، أنه كلما أحس أن مريديه قد أرسوا فعلا لا يتفق مع روح الإسلام يخاطبهم قائلا: «ما هكذا يحتفل بمولد الرسول، وما هكذا ذكره الصحابة»، لكن ما هي المظاهر المخالفة لما يجب التقيد به حسب شيخ الطريقة ؟ ذلك مالم نستطع الوقوف عليه . في كتب التاريخ التي اطلعنا عليها.

ورغم دلالـة هذا العيـد الديني عند عامة المسلمين، فقد اتخذ عند شيخ عيساوة أبعادا أخرى، حيث وُظف في توطيـد أركان طائفتـه وطريقتـه، وتقويـة هياكلها التنظيمية، كما شكل فرصـة لاجتماع الوفود، ومحطة للقاء مـع «مجلـس العشرة» وتجديـد العهـد معهم، وتقييـم أعمالهـم منذ آخر احتفال، كما كانت المناسبة فرصـة لتحديـد دعـاة الطريقـة بـين التجار وغيرهم، والذيـن يجوبـون المناطق<sup>7</sup>.

ويعتبر «الذكر» أحد الأركان الأساسية في التصوف العيساوي، حيث شكل قطب رحى نحلتهم، وعلى أساسه استندوا في التعامل مع الناس. وتعتبر الاجتماعات بالزاوية التي يتردد صداها في الوسط العيساوي خير دليل على أهمية هذا العنصر، وبمعنى من المعاني، لم يكن له أن يخرج عما سطره غيره من أهل الله.

إن ما كان يسمى «موسما» لا يعدوأن يكون تجمعا للمريدين والأتباع، يتلون فيه الأذكار احتضاء «بذكرى المولد النبوي». وإذا كان هذا الاحتضال بالذكريتم على هذا المنوال، ما سرما اشتُهربه عيساوة من ممارسات في موسمهم السنوي؟ وعليه ألا يكون التحول في الممارسة الصوفية العيساوية قد طرأ بعد وفاة جدهم الأول؟.

لا نحتاج إلى عناء تفكيرللقول بمخالفة تلك الطقوس لما درج عليه شيوخ عيساوة في بداية عهدهم، لكن على الأرجح سيبدأ التحول في التبلوربعد وفاة شيخ الطريقة، إذ ستشهد الزاوية، تحولا كبيرا حاد بها عما سيطره الشيخ الكامل لمريديه، من «محبة» كسلوك صوفي مقترن بالأدب، كما أنه ولأول مرة في تاريخ الزاوية، سيعتري تصوف بعض خواص مريديه، وتحديدا «أبو الرواين المحجوب»، بعض «الغرائب والعجائب» في اللحظات التي تتملكه فيها أحوال «الجدب»، وهذا في اللحظات التي تتملكه فيها أحوال «الجدب»، وهذا النوع من السلوك لم يألفه عيساوة في فترات سابقة. ولما كان «لأبي الرواين» هذا مكانة متقدمة في أسلاك الزاوية، وبين خلصاء الشيخ المؤسس، فقد تأثر به العيساويون عامة، وللتذكير فهذا المريد اشتهر بغلبة أحوال «الجذب»، و«البهللة» و«الملامة» في تصوفه، أحوال «الجذب»، و«البهللة» و«الملامة» في تصوفه،

ونعتقد أنه تحت تأثيره أصبحت تلك الأحوال تميز كثيرا من المريدين آنئد.

ولم يكن لهذا التحول أن يمردون أن يشيرانتباه فقهاء الوقت، وشيوخ التصوف الذين وجدوا فيه ربما فرصة للنيل من عيساوة، والتشكيك في مشروعيتهم الصوفية، وقد يكون ذلك تحت تأثيرالتطور الذي شهدته والاتساع في قاعدتها الاجتماعية. ومن هذا المنظاريمكننا فهم ماجاء عند أحد المتصوفة وهو «عبد الرحمان الفاسي» في كتابه «ابتهاج القلوب» حيث يقول: «وكثيرا ما ينتسب إلى الشيخ ابن عيسى أقوام يهتكون أستار الشريعة، ويحللون المحرمات، ويظهرون أفعالا لا تشبه العادات، ويدعون أن ذلك خصهم به (ابن عيسى) من البركات وما حاشاهم من ذلك، إنما هم زنادقة» 10.

لكن كيف له أن يشنع بهذه الطائفة، وينكر عليهم سلوكهم، في الوقت الذي يجيب فيه بعدم المنع في الرقص، إذ يقول في أجوبته : «الرقص عند الصوفية تعبيرات الأعضاء، وهومن غير المحرم وليس بدعة، وإنه مما جرى عليه الشيوخ قرنا بعد قرن، وتجويزه كان بناء على كونه عليه الجمهور واتفق عليه الصوفية وبه عمل الناس شرقا وغربا "1"، هل لذلك علاقة فعلا بتفشي سلوكات بدعية في الطريقة العيساوية، أم أنه ناتج عن غيرته عليها، وهوما يفهم من تبرئته لذمة شيخها، محمد بن عيسى، أم أن هذا التحامل وإصداره حكما قاسيا بحقهم، الزنادقة، تدخل فيه اعتبارات أخرى. ويكفينا قولا أنه كان ينتمي لزاوية فيه اعتبارات أخرى وهي «الزاوية الفاسية »، مع ما يعنيه خطرية أخرى وهي «الزاوية الفاسية »، مع ما يعنيه ذلك من الدخول في منافسة بين الزاويتين.

وبطبيعة الحال، يبقى هذا الاحتمال واردا، لكن المهم في النص المذكور أنه يطلعنا على بعض مظاهر التحول في الممارسة العيساوية، كما يفيد القول إنهم تميزوا فيها عن كثيرمن الطوائف في القرن الحادي عشر الهجري وما بعده، أي القرن الذي تلازمن تأسيس الطريقة العيساوية. ويمكن ربط ذلك بإحدى الحكايات التي

يتردد صداها بين أوساط العيساويين، وهي حكاية «الطرد» الذي تعرض له أجدادهم في إحدى الفترات، والتي قد ستساعدنا على استكناه خلفيات ما يقع في صفوف العيساويين 12.

الواقع أن جل الكتب التاريخية التي عنت بالتعريف بمتصوفة الغرب، والتي من بينها «ممتع الأسماع» و«ابتهاج القلوب» تتفق على عدم وجود أي تشابه بين فترة مؤسس الزاوية، وما نشاهده اليوم في موسم الطريقة العيساوية. وهذا يعنى أن تغيرا ما حصل في السلوك الصوفي العيساوي، ويبرر ذلك عادة عند عيساوة بـ: «أن الشيخ الكامل، كان محبوبا من طرف مريديه، هـؤلاء لـم يستسيغوا فراقـه وحزنـوا عليـه حزنا عظيما، فأخذوا من جراء ذلك يندبون خدودهم ويكوون أجسادهم بالنار، ويأكل ما لا يأكل عادة من حجارة، وزجاج وغيرذك، وبينما أطلق على هؤلاء اسم «کسیاوة» احتفظ غیرهم ممن دأبوا على تردید الذكر باسم عيساوة، وهذا ما جرت عليه العادة أيام الجد الأول» 13. وبغض النظر عن مضمون هذه الحكاية، هل لها جذور في تاريخ الزاوية أم ملفقة، فأهم شيء تؤكد عليه هو حصول تغير في سلوك مريدي الزاوية ، بعد وفاة شيخها المؤسس.

وأما، ما اعتبر «تصوفا غريبا» فهو كما جاء به عبد الرحمان الفاسي: «وكثيرمن عيساوة يمرون بالأسواق، فيخطفون الصابون، وغيره، فيأكله، ولايرى بالأسواق، فيخطفون الصابون، وغيره، فيأكله، ولايرى تضررا، ويدخلون بيوت النار ولا يتضررون، ويشير بالهتك والبهج: إلى غيرذلك... «ثم يضيف مشككا في كل ممارساتهم، ومدى ارتباطها بـ «الحال»: «والحق أن ذلك من الحيل، كما شاهدناه من بعضهم ذلك أنهم يأخذون الشرناك، وهي شجرة معروفة يسمونها البلجح، وإذا أكلها البقر ماتت من مناعتها، ولا تضر غيرها من الحيوان، وإذا قطعت عروقها يخرج منها ماء أحمر كالدم، فيتتبعون عروقها بالحفراح ترازا من تجريح لحمها، ولا يحسسونها باليد، ولكن بخرقة كتان تقية، ويجعلونها في العسل سبعة أيام حول مستوقد نقية، ويجعلونها في العسل سبعة أيام حول مستوقد

النار، ثم يفطرون عليه أو يضعونها تحت لسانهم، ثم يقع لهم شبهه سكر، فيثبون من المواضع العالية "14.

إذا كنا لا نستطيع أن نؤكد أن ما ورد في هذا النص يدخل في باب التحامل على الزاوية لكون مريديها حادوا عن قواعد تصوف محمد بن عيسى المهدي، أو العكس، فإننا نشدد على أهمية ما ورد فيه باعتبار أنه يتيح لنا إمكانية الربط بين ممارسات عيساويي اليوم في مواسمهم ولياليهم بأسلافهم بالأمس.

وعموما، أنه بغض النظرعن صدق عيساوة في أحوالهم، أو عدمه، فمن الصعوبة بمكان إنكار الطابع الصوفي على شعائرهم وطقوسهم، والتي تظهر عليهم وهم في حالة «سكر» أو ما يشبهه إلى درجة أن غيابهم عن الوجود الحسى يصير أقوى وأشد.

## التجمعات الصوفية العيساوية:

### 1) الموسم:

تنطلق الاحتفالات عند عيساوة بحلول شهر ربيع الأول، ومع أن اليوم الثاني عشر هويوم الاحتفالات الرسمية، فإنها تنطلق قبل ذلك بأيام عبر التجول في أزقة المدينة قصد جمع مايسمى ب «الزيارة «والهدايا المقدمة للضريح 15 ويطلق على هذا التجوال اسم «الدورة».

وبالنظر لأهمية هـذا الاحتفال بمكناس فقد حظي بقسط وافر في الكتابات الأجنبية، انصبت في مجملها على وصف الموكب العيساوي بالمدن المغربية عشية الانطلاق إلى مدينة «مكناس»، المدينة التي يتواجد بها ضريح الشيخ المؤسس للطريقة، حيث يقام الموسم السنوي، رغم ارتباط هـذه الدراسات بأوائل القرن العشرين، فأهميتها تنبع من كونها تتيح إمكانية إقامة مقارنة بسيطة بين مضمونها وبين ما يحفظه عيساوة عين أجدادهم.

وعلى سبيل المثال لا الحصر، بمدينة فاس 16،

وعشية عيد «المولد» تنطلق الطوائف في موكب كبير متجهين صوب أحد أبواب المدينة العتيقة وهو «باب الساكمة»، حيث توجد الطريق الموصلة إلى مكناس، كل ذلك يتم على إيقاع زغاريد النساء المتحلقين فوق سطوح المنازل، وخلف «مقدم المقدمين»، نجد الهدايا المختلفة من شموع كبيرة، فوانيس نحاسية لتزيين «القبة الكاملية»، القماش الأخضر الذي سيغطي قبر الشيخ، ثم حاملو الأعلام المختلفة الألوان: خضراء زرقاء، حمراء، صفراء... وكل لون يحيل إلى طائفة معينة، وعلى إيقاع أصوات الطبل، المزامير، الغيطة يستمر وعلى الشطح، وهنا يكون لـ«لمقدمين» (رؤساء الطوائف) الشطح، وهنا يكون لـ«لمقدمين» (رؤساء الطوائف) دور كبير في السيطرة على هنه الأجواء العيساوية من الانفلات إلى ما تحمده عقباه.

وإذا كانت بعض الطوائف تمارس «الحضرة» وبإيقاعات موسيقية مختلفة، فهناك من يمارسها على شكل «ألعاب» تقوم على تشخيص بعض الحيوانات: «الدياب» (الذئاب) «الجمال»، «السبوعا» (الأسود). وبمجرد أن تصل الطوائف الفاسية إلى مكناس تتم زيارة أحد أشهر صوفية مدينة مكناس وهو «سيدي سعيد المشترائي» قبل الاتجاه إلى ضريح شيخ الطريقة 1.

أما في شمال المغرب، وخاصة بطنجة الواقعة في أقصى الشمال، فيمكن التمييز بين استعداد الطائفة للذهاب إلى الزاوية الأم وبين التردد على المساجد والأضرحة في الفترة ما بين صلاة المغرب والعشاء لحضور قراءة «الهمزية» وبوردة «الشيخ البوصيري<sup>18</sup>، فضلا عن قراءة «حزب سبحان الدايم» بمقر الزاوية بالمدينة 16.

وفي وسط المغرب، وخاصة بمدينة الدار البيضاء، ينطلق الموكب في اليوم الأول للعيد مارا بأزقة المدينة العتيقة، في اتجاه ضريح «سيدي علال القيرواني»، ثم إلى «سيدي أبي الليوث»، وما يعرف عند العامة ب «سيدي بليوط مول الدار البيضاء»، وبداخله يستسلم عيساوة لممارسة طقوسهم من شطح وجدب ... وتكون

آخر محطة يصلون إليها هي دار المخزن لاستسلام الذبيحة التي ستنحر تخليدا لهذه المناسبة 20.

إلا أن هذه الأشكال الاحتفالية لا يمكن مقارنتها بموسم مدينة مكناس، باعتبارها مهد الشيخ المؤسس ومقر الزاوية الأم، حيث يتقاطر إليها الأتباع من كل صوب وحدب، الحواضر والبوادي، ويقيمون قرب الضريح وبالضبط ب «باب السيبة».

وقد اقتضت عادة «الموسم» قبل حلول العيد، وكشكل من أشكال التهيء لهذه المناسبة الدينية، أن يواظب العيساويون على قراءة «الحزب» بالضريح كل صباح، أما صحنه فيتخذ كفضاء لممارسة الحضرة رجالا ونساء.

وفي هذا الصدد يحكي المريدون، أن هذه الاستعدادات لم تكن مقتصرة فقط على ما ذكر، بل كانت أضرحة المدينة الأم تشهد حركة علمية نشيطة، يتم فيها الاجتماع على قراءة كتاب «دلائل الخيرات» للشيخ «محمد بن سليمان الجزولي» أحد شيوخ القرن التاسع الهجري، بالإضافة إلى تلاوة «أوراد» و«أذكار» و«أذكار» الطريقة أو وفق تنظيم محكم ودقيق سنه مسؤولو الطريقة لدخول «الطوائف» إلى الحاضرة الإسماعيلية مكناس عبر أبوابها المتعددة 22، وذلك ضمانا لمرور هذا التخليد في أحسن الظروف، وكان هذا الولوج يتم على الشكل الآتي:

- باب أي العماير (بوعماير) مخصص لعيساويي مدينة فاس والمناطق المجاورة؛
  - باب «تيزيمي» مخصص لعرب الدخيسة؛
- باب «البرادعيين» مخصص لد «أولاد النصير» بالإضافة إلى طوائف الشمال مدينة طنجة ونواحيها)؛
- باب «السيبة» قديما، باب «الجديد» حاليا مخصص ل «أهل توات» من جنوب المغرب؛
- باب «الناعـورة» مخصـص لسـكان «أكـواري»



العيساويون في طريقهم للضريح

و «بني مطير» و «المجاطيين» و «مكيلد الزيانيين» و هو قبائل أمازيغية؛

- بجوار الضريح تتمركز قبائل «سـحايم» و «مختار» داخل خيام ينصبونها بعين المكان 23.

ولطالما ألهم «طواف» عيساوة من ضريح «سيدي سعيد» إلى «الهادي بنعيسى» شعراء الملحون، ك «أحمد الغرابلي» و «الرحيوي الفاسي»، فأجادوا علينا بقصائد تصور سير الطوائف العيساوية وهي متجهة صوب ضريح شيخ الطريقة مرورا بأزقة المدينة العتيقة لمكناس، حاملين الأعادم ذات الألوان المختلفة.

وعادة ما تكون عشية انطلاق «الموسم» مخصصة لزيارة قبة الضريح من طرف الطوائف العيساوية: أهل غرب المغرب من عرب «الخلط»، «الأوداية»، قبيلتي «مختار» و «سحيم»، في أجواء تتسم بترديد «الذكر» على إيقاع الموسيقى، وما يعرف ب «الركب الفيلالي» المشكل من سبعة إلى ثمانية طوائف عبر باب «أبي العماير»، بالمرور من زنقة «روامزين»، بالسكاكين»، «باب الملاح»، ثم «سيدي سعيد»، وهذا الموكب ينقسم إلى قسمين: قسم يتجه إلى حرم الضريح، والآخريتجه مباشرة إلى «زاوية فيلالة» بالمدينة العتيقة 24.

وصبيحة يوم عيد المولد النبوي، تكون مخصصة في البداية لقبائل «سحيم ومختار»، الذين يتجمعون على شكل موكب صوب الضريح، يمزقون ألبستهم، يضربون صدورهم، وعند الوصول يتدفقون إلى داخل الضريح صارخين بالدارجة العامية المغربية: «اخرج البراني»، أي «أخرج أيها الغريب»، ويستمرون في ترديد اسم الله، وبعد أن ينال منهم التعب، يرجع «السحايم» إلى مواقعهم، في حين يبقى المختاريون بجانب القبر<sup>25</sup>.

ثم تأتي زيارة عيساويي المدن ك «الفاسيين»، و«المكناسيين»، و«الرباطيين»، والتي تنطلق زوالا من ضريح «سيدي عبد الله بن حمد» 66، ثم ضريح «سيدي سعيد» الموجود بالحي الذي يحمل اسمه. وتنضاف هذه الطوائف إلى تلك التي اتخذت من المقبرة التي يتواجد بالقرب منها ضريح شيخ الطريقة مكانا لها، إذ تجده مكانا مناسبا لممارسة طقوسها.

على أن ما يميز «الموسم» أيضا، تقديم «الأضاحي» أو «النحاير» إلى الضريح، سواء من طرف الطوائف أو العامة أو الأشخاص النافذين، هاته الأضاحي تعكس قوة كل طائفة، بحيث قد تكون «خروف، عجل، ثور، أو دجاجة»، ويتم اقتياد هذه الهدايا على إيقاع الموسيقى والأعلام ترفرف في السماء 27. وللإشارة فزيارات

الطوائف للضريح تتكرر بشكل كبير وذلك قبل مغادرتها للموسم نهائيا، لكن هذه المرة تتم ببسط الأعلام، ومن دون الموسيقى المنبعثة من الطبول، والمزامير.

وأماعن الاختتام فيتم بحفلة خاصة تدعى «مبيعة الشمة» أو «الحنة»، وهي عبارة عن عملية بيع بالمزاد لمجموعة من الشموع، التمور المجففة، صحيح أن هذه الممارسات تبدو بسيطة، لكن قيمتها الرمزية أكبر بكثير، لهذا يحرص كل مريد حضر الموسم على الاحتفاظ بشيء منها. وبطبيعة الحال لكل اعتباراته في ذلك، منهم من يريد أن يحقق أمانيه ومنهم من يعتبر الأمر علامة على حبه وتقديره ل «لشيخ الكامل». أما المداخيل، فيستفيد منها أولاد الشيخ <sup>82</sup>حيث يوظفونها في صيانة الضريح وتوفير احتياجاته اليومية.

وهكذا وبعد مرور ثلاثة أيام ينتهي موسم «الهادي بنعيسى»، بعد أن تكون مدينة مكناس قد شهدت ديناميكية كبيرة، وانتعاشة اقتصادية، واكتظاظا بكل من تستهويهم مشاهدة عيساوة وطقوسهم المثيرة للجدل.

وعلى العموم، فهذا التجمع الصوفي العيساوي يكون فرصة لتحقيق نوع من الارتياح النفسي، من هنا دلالة القول المأثور المتداول عند العيساويين: «الميلود (عيد المولد النبوي) يلاقيني بأحبابي»، أي «عيد المولد مناسبة للالتقاء بالأحباب»، والالتقاء على أساس المحبة التي سنها مؤسس الزاوية لأتباعه، لتعود الطوائف إلى مدنها القريبة منها والبعيدة، بينما يعود المكناسيون إلى اهتماماتهم اليومية. ويبقى السؤال مطروحا حول دلالة استمرار هذا الاحتفال الديني العيساوي ما يربو عن ثلاثة قرون.

وفي هـذا السـياق نعتقد أن ظاهرة المواسـم كشـكل من أشـكال الثقافة الصوفية المترسـخة بعمق في المجتمع المغربي، ما كان لها لتسـتمر لولا ارتباطها بالواقع المعيش للمغاربة ولولا أن لها قدسـية في أعينهـم، وهذا ما جعلهم يرعونها باهتمام خاص قـل نظيره.

والواقع أن هذا النشاط الصوفي شهد عدة تغيرات في ملامحه وأشكال تخليده بعد تسرب مجموعة من الطقوس والممارسات، والتي وإن أضافت مظهرا آخر من مظاهر الغرابة على هذا الطقس الصوفي، فهي في نفس الوقت ميزته عن باقي التجمعات الصوفية للزوايا في المغرب.

لكن الإطار التاريخي لتسلل مثل هذه الممارسات إلى الزاوية، يظل مجهولا، والراجح أن أحسن فترة ملائمة لذلك هي وضعية الاضطراب التي شهدتها بلادنا في عدة مناسبات، حيث تركت انعكاسات عدة على جميع الأصعدة، لم تسلم منها حتى المواقع المحصنة كالزوايا، التي سرعان ما نمت وتطورت، وأوجدت لها عناصر مساعدة للاستمرار في تخصيب الطائفة العيساوية.

### 1) الحضرة العيساوية <sup>29</sup>:

تعتبر «الحضرة» أحد الأعمدة الرئيسية للنشاط الصوفي العيساوي، بالإضافة إلى «الأوراد»، و «الأذكار»، وقد كانت دائما مرتبطة «بالفقراء» حيث وجدوا فيها متنفسا لهم، وملاذهم الأخير للتعويض عما ألم بهم، خاصة وأنها تتضمن سمات طقوسية وشعائر، تحيلنا إلى القول إنها تعبر عن عدة أزمات مختلفة.

وقد كانت «الحضرة» شكلامن أشكال إحياء ذكرى وفاة شيخ عيساوة، وخضعت هي الأخرى لعدة تطورات في مقاماتها وإيقاعاتها ووزنها الخاص، إذ كانت مقتصرة على إنشاد الأمداح المصحوبة بنغمات إيقاعية بالضرب على الأكف والدفوف لتنضاف فيما بعض الآلات الموسيقية الأخرى ك «البندير» و«التعريجة». وفيها يتولى بعض العيساويين ترديد بعض القصائد وفيها يتولى بعض العيساويين ترديد بعض القصائد المدحية في «سيدي محمد بنعيسى» لشعراء الملحون، النين أبدعوا في مجالهم، ك «الحاج إدريس الملقب بالحنش» و«أحمد الغرابلي»، و«سيدي امحمد ابن ريسول» بمدينة فاس، وفي مدن أخرى كالرباط، حيث تخظى أشعار «سيدي المكي الريش» و«الشيخ حمان» بمكانة خاصة، وأخيرا بالدار البيضاء ومراكش. كما يصادفنا وجود عدة شعراء منهم «المخربيق الزموري» ق.

ويعد هذا الأمر قاسما مشتركا بين كافة الطوائف المنتشرة في المدن المغربية، كما يلاحظ أن غالبية الأشعار تكون عبارة عن أذكار معروفة، وأهم ما في الأمر أنهم جعلوا من تلك الأشعار الزجلية محور جلساتهم وعمودها الفقري. ومع اتساع القاعدة البشرية للزاوية، لم يعد استعمال الأمداح بالأفواه كافيا لإسماع صوت كل المشاركين في الحضرة، ولهذا عمل عيساوة على إدماج آلة «الغيطة»، وأخذت الأمداح توقع على نغماتها لتجعلهم يتخمرون ويجدبون حبا في الله وللشيخ نغماتها لتجعلهم يتخمرون العيساوية لمراحل معينة 18:

- أولها: «العشوي» أو «المقيل»، وتشمل الفترة الممتدة من الرابعة زوالا إلى التاسعة ليلا.
- ثانيا: «التقصيرة»، وتبتدئ من التاسعة إلى منتصف الليل.
- ثالثا: «الليلة»، وتستمر الليل بطوله إلى مشارف الفجر.

والملاحظ أنه في كل هذه المراحل، يلتزم عيساوة بنظام خاص، بغض النظرعن مناطق انتمائهم، وهوالذي تخضع له ما يسمى ب «الليلة العيساوية». وأولى المراحل تتمثل في: «الدخلة العيساوية»: وهي قصيدة مدحية تستهل ب: «العزيز ذو الجلال، يا الله، يا الله» تأتي بعدها قراءة «الحزب» الرئيسي للزاوية «سبحان الدايم»، ثم تلاوة مجموعة من الأذكار والأمداح من تأليف الشيخ «محمد بن سليمان الجزولي»، تنشد عادة في حلقة دائرية، مبتدئين بقوله: «سبحان الدايم».

تتلوذلك مرحلة: «الذكر» حيث يتم تلاوة مجموعة من القصائد: «الدريسية الصغيرة والكبيرة»، وهي عبارة عن أمداح في شخص الرسول ويشه، وشيخ الطريقة ويطلق عليها عادة «الذكرات» وينشدها «ذكار» بمفرده، لتتبعه المجموعة بعد ذلك، والتي عليها الحضاظ على نفس اللحن كما ابتدأه «الذكار»، أما الإنشاد فيكون بايقاع بطيء ما يلبث في التسارع ليصل إلى أقصى درجات السرعة، فيصبح الإنشاد جماعيا.

وقد ارتبطت مدة «الذكر» بعدد القصائد المدحية، وطبيعة النشاط الديني، إذ أنه خلال الأعياد الدينية الكبرى تصل القصائد المرددة من «الذكارة» إلى أكثر من ثمانية (80) قصائد، أما في الأيام العادية فنادرا ما تتجاوز الرقم ستة (60) ، وبعد ذلك يتم الانتقال إلى مرحلة «الرقص» و «الجدبة » قد، وطيلة هذه المراحل تستعمل الموسيقى المنبعثة من: «الطبل»، «الطاسة»، «الغيطة»، «التعريجة»، «الماعون» البندير».

ونشير في هذا الصدد أن هناك طوائف وطرق أخرى اتخذت مواقف مضادة من «الرقص»، وهذا الأمر نصادفه عند «الزروقيين» (المنتسبين للشيخ زروق)، الذين انتقدوا تعاطي بعض الطوائف وضمنهم عيساوة للرقص والمبالغة في الجذب إلى حد تمزيق الثياب<sup>34</sup>.

وعن كيفية تسرب مثل هذه الآلات الإيقاعية إلى الحضرة العيساوية، فذاك ما نجهله، إذ لا المصادر العيساوية، ولا الدراسات الأجنبية قد أشارت إلى هذا الجانب، فقط اقتصرت على تتبع مراحل «الحضرة»، وبالتالي ظل المجال مفتوحا أمام الحكايات، كالتي ترتبط ب «الشيخ الشيباني». وعلى كل حال، فقد اختاروا إنشاد الذكر، وعملوا على مصاحبة ذلك بالضرب في الآلات، كالتي تعرضنا لها أنفا.

ومعلوم، أن توظيف الموسيقى في الجلسات العيساوية شكل أحد الأعمدة الرئيسية في كافة طقوسهم، ولا يمكن بأي حال من الأحوال القول بانفرادهم بذلك، بل نصادف طرقا وطوائف أخرى سلكت نفس المسلك وأصبحت ممارساتها مطبوعة بالألحان الموسيقية كما هو الحال عند «القاسميين»، الذين يتقاربون مع عيساوة منهجا وسلوكا في هذا الأمرق.

وقبل الانتقال إلى ملامسة طقس الحضرة، والتي يمكن اعتبارها أهم مرحلة في الليلة العيساوية تؤدى مجموعة من الفواصل، المستحدثة مؤخرا مثل: «التهديرة»، «حادون» و«الغازية» طبعا بمصاحبة



" الهدية " عبارة عن "دربوز" / غطاء يوضع فوق القبر

الموسيقى، مؤكد أنه داخل هذا الطقس الصوفي يمكن التمييزمن داخلها بين نوع «الرباني» و «الجلالي» و يكون على شكل افتتاح، عبرقصيدة مختصرة، وقد تكون مجموعة أدعية، أما المريدون في هذه الحالة فيصطفون في صف واحد أمام المقدم، ثم يأخذون في التمايل من الأمام إلى الوراء والعكس مرددين بعض الأشعار المألوفة.

وتستدعى هـذه الأنواع من «الرقص» أن تكون ضربات الأرجل متناسبة مع الإيقاع الموسيقي، وتستمر هذه الرقصة إلى أن تتوقف بإشارة من المقدم، للبدء في مرحلة ثانية تسمى بـ«الفتوح» الثاني، لنوع آخر وهـو «الجيلالي» ترتفع فيه الإيقاعات الموسيقية وإيقاعات الشد، أما الأجساد فتشرع في تمايلها إلى الأعلى والأسفل، وهذا الشق الثاني «الرباني» يكون قصيرا وبدون توقف تستمر فيه «الحضرة» عبرما يسمى «الفتوح» الثالث، ومن خصائصه عدم حدوث أي تغير في الرقص، والإيقاع لا زال طويلا، أما المريدون فلا يتوقفون على ترديد كلمات: «الله، الله، مع رفع الأيادي إلى الأعلى، فضلا عن وعيهم بضرورة الحفاظ على طاقاتهم للرقصة الموالية »، والتي نظرا لتشابك حركاتها وتعدد إيقاعاتها تفرض على ممارسيها استعدادا بدنيا خاصا، ويطلق عليها «المجرد» وهي كما يظهر من اسمها، من الأشكال التي يُفترض فيها

التخلص من «الجلابة» و«البلغة» و«الرزة» إن كانوا يرتدونها، وهذا يعني إزاحة الملابس التي قد تعيق أداءهم للرقصة بشكل جيد<sup>36</sup>.

تعتبررقصة «المجرد»، أهم شطر في «الحضرة» عند جميع الطوائف العيساوية، وهذا يعني أن الشطر الأول أي «الرباني» لا يعدو أن يكون مرحلة استعداديه، مدتها الزمنية لا تقل عن ساعة، وخلالها يتدخل مقدم «الفراسة» للقيام بحركات تقلد فيها عملية «الافتراس» مع ترديد «اسم الله» في كل مرة وحين، أما الراقصون فهم مصطفون بشكل متماسك، وأفواههم لا تسكت عن نطق بضع توسلات «أغيراً مولاي عبد القادر، أغيراس عيد، ابن عثمان، أولى الله، هاوا حد العار على ابن عيسى مولى مكناس، أبابا أمولاي الغرادي نزور النبى » 37.

وهنا يصل «الجدب» ذروته، وتستمر إيقاعات الطبول في التصاعد، أما الغيطة فيملأ صوتها الفضاء المحتضن «للحضرة» لحظات قبل النهاية، يسترجع مقدم «الحضرة» إيقاع الرباني أو الجيلالي، ربما لخلق نوع من التوازن ولإتاحة الفرصة للأتباع للراحة هنيهة.

وإذا كانت هذه المراحل تتم على صعيد الطوائف العيساوية المتواجدة داخل أرض المغرب، ماذا عن الطوائف الأخرى المتمركزة خارج البلاد، بالجزائر وتونس، حيث يستغل عيساوة بعض المناسبات للقيام بممارسات أقل ما يقال عنها أنها تتجاوز حدود العقل وحدود تحمل الألم، وعلى سبيل المثال: «تمزيق أجسادهم بأدوات حادة وقاطعة كالسيوف، غير عابئين لا بجروحهم ولا بالآلام التي تحدثها هذه الأدوات، وآخرون يمضغون قطع كؤوس من الزجاج، قبل ابتلاعها، وآخرون يتمرغون فوق أوراق الصبار الشائكة، وغيرهم يلتهمون حيوانات سامة »38.

وكل ذلك قد يحدث كنتيجة حتمية لتطورات «الجذب» 39، إلى مواقف أكثر تعقيدا أو استعصاء على الفهم، يعبر عنها «بالحال» 40، وقد تفضى إلى

ولوج حالات أخرى «كالافتراس» مثلا. وهذه المرحلة المتقدمة، تسبقها فترة ولوج الطوائف بعد موكبها إلى مقر الزاوية وتوضع الأعلام، ثم تشكل دائرة من طرف المريدين، يرددون فيها أدعية وتوسلات في حق الشيخ الكامل مع قيامهم ببعض الحركات الخفيفة على إيقاع الطبول.

اللافت للانتباه، أن طقوس عيساوة في هذه المناطق تشهد حضورا قويا للرجال، أما النساء فدورهن يقتصر على الحضور دون المشاركة، لكن أثناء التجمع النسوي قد ينظمن حضرة خاصة بهن إذا كان النشاط الديني كبيرا. وتلك خاصية مشتركة حتى مع طوائف طائفة مكناس بالمغرب والتي إن صادف ونظمت هذه الفئة حضرة خاصة بهن، فإنها لا تختلف من حيث المراحل حضرة خاصة بهن، فإنها لا تختلف من حيث المراحل المشار إليها ابتداء من «الرباني» واتباعا «بالمجرد» ثم «الرباني»، لكن قد تكون ممارسة هذه الطقوس من طرف النسوة المعروفات باسم «لخواتات» أقل مهارة، بالنظر لجهلهن النسبي لتعقيدات هذا النوع من الشطح، والذي غالبا ما يختتم بفقرة تسمى «ذكرالله».

وبالعودة إلى نشاط «الحضرة «نجده قد يمتد في الزمن طويلا، لذلك يعمد المقدم إلى إيقاف الموسيقيين من أصحاب «الطبول» وأصحاب الغيطة رغبة في استعادة الكل لتوازنه، وهذا يعني أن الطقس الصوفي قد تفكك أو ما يصطلح عليه «تطياح الحضرة»،أي انتهاء الطقس الصوفي.

#### لكن ماذا عن طوائف البوادي؟

مايلاحظ عنها، أنها مختلفة في شكلها عن الحضرة المدينية في بعض الجوانب. فعند عيساوة «بني أحسن» مثلا، خاصة «السحايميين والمختاريين» لا تستعمل مجموعة الآلات الموسيقية ك «البندير»، أو قد يجهلون في بعض الأحيان مسار «حضرة» عيساويي المدن، لكن قد يتمثلون بعض الفقرات منها، «كالمجرد» والذي يميلون إلى ممارسته أكثر من غيره، كمايشكل «الذكر» أهم فقرة لديهم، إذ يمكن تلاوته إما جالسين أو واقفين، وأثناء ممارسة رقصة «المجرد» يشكلون هم أيضا دائرة

لكن هذه المرة حول «الخواتات» ويستسلمون لممارسة شطحهم ورقصهم المعلمية ومن الأشياء الجديرة بالانتباه، أن «الذكر» أو «الحضرة» يكون مسبوقا بما يسمى «المهوني» وهي صيغة من صيغ الغناء المتداولة لدى العيساويين يردده أفراد قد لا يتجاوزون الثلاثة، أحدهم يسمى «الرداد» ومن يرد عليه يسمون «بالردادة».

وبدوره يخضع هذا «المهوني» لطقوس خاصة، إذ أنه غير مسموح لجميع «الفقراء» بترديده، فقط خاص بمن يريد الارتقاء في سلم الطريقة، حيث يلقن له مباشرة من أفواه المقدمين، وقصائد «المهوني» تكون متمحورة حول الشيخ الكامل بالأساس تستعرض تعاليمه، «مناقبه» و«وصاياه»، في بعض الأحيان تكون أدعية خاصة بالأولياء عامة.

أخيرا غناء «المهوني» غير مقتصر على فترة زمنية بعينها، بل قديشها مناسبات مختلفة، ضمنها «الميلود» وأثناء موسم الشيخ الكامل، وحتى الأعياد الدينية الأخرى والمواسم المحلية 42، كموسم «عامر» والسهول من أحواز سلا الذين يحجون إلى ضريح الشيخ أبي موسى الدكالي على شاطئ المحيط، ويضربون حوله خيامهم، والأنشطة الصوفية المقامة بأضرحة مدينة سلا بالقرب من الرباط، من طرف قبائل بني «أحسن» مثل سيدي «أحمد بن عاشر»، وسيدي «عبدالله بن حسون»، وسيدي «وقطاية» 43.

ويفهم مما سبق، أن الهدف المتحكم من تحويل مجالس الذكر العيساوية إلى طقوس تغلب عليها سمة «الحضرة»، وتوظيف الآلات الموسيقية على نطاق واسع، يتأطر ضمن نهج صوفي يعتمد على «الجذب» كخيار وحيد لاكتساب «الحال»، ومن تم ربط الصلة بالله، ومن شأن ذلك الارتقاء إلى عالم يسوده الصفاء والراحة، ونسيان كل الآلام التي تحطبكل ثقلها على عاتق الإنسان المريد.

وصفوة القـول، امتازت «الحضرة العيساوية» عن غيرها، من باقي الطوائف الصوفية الأخرى، بسيادة

«الحال» على العديد من المريدين، بشرطأن يرتفع وطيسها، وحينها يستطيع المريد بلوغ هدف، حتى وإن اضطرإلى تمزيق ثيابه، ومواصلة رقصه إلى درجة الإغماء، ولا بأس في ذلك ما دام الأمر يتعلق بالوقوف على سرإلهي لا يخص به إلا من جذبه الله اليه.

### «اللمة العيساوية»

«اللمة» شكل آخرمن أشكال التأطير المتبعة لدى عيساوة، والهادفة إلى جعل المريدين أكثر ارتباطا بطريقة شيخهم، تنظم عادة إبان الاحتفالات العائلية؛ وهكذا فبمجرد الإعلان عن تنظيم هذه الحفلة، يهرع «المقدم»، المسؤول عن فرع الزاوية في المنطقة، إلى جمع أعلام الطائفة، إن كانوا يتوفرون عليها، وقد يستعملون إحدى الخيام في حالة العكس، وبمجرد اجتماع أفراد الطائفة تقرأ الفاتحة ويتم الاتجاه صوب الخيمة المنزل الذي دعا أصحابه إلى تنظيم هذا الشكل الديني، وخلف حاملي الأعلام المختلفة الألوان، يتم ترديد: «جاجا محمد» (جاء محمد) في حين يجيبهم آخرون: «قدامنا رسول الل».

وبعد ترديد الذكر وقوفا، يشرع المريدون في ممارسة «المجرد»، ثم «الذكر» لإطالة أمد «اللمة»، إلى منتصف الليل، ليستمر على هذا الإيقاع إلى طلوع الفجر، وطيلة هذا الوقت، قد يسقط البعض منهم مغمى عليه، من جراء طول المدة ومن كثرة ترديد الأدعية والتوسلات والأشعار، كما يسجل بالإضافة إلى ذلك الغياب المطلق للأدوات الموسيقية، كيف كان نوعها 44، وهذا يعني أن الذكريشكل أهم حلقة في هذا الطقس الديني ومرتكزه الرئيسي.

من القبائل المعروفة مثلا بتنظيم: «اللمات» نجد قبائل «السهول» بالمنطقة القريبة من الرباط، حيث تدوم ثلاثة أيام، وتكون المناسبة على شكل «موسم»، حيث تمنع فيه كافة السلوكات السيئة كالسرقة

وغيرها، وأثناء تنظيم هذا الموسم، تكون الفرصة مواتية لتجديد «العهد» مع شيخ الطريقة وذريته، من خلال قيام كل من «السحايم» و«مختار» بإيفاد مندوبين عنهم إلى مدينة مكناس حيث يوجد ضريح شيخ الطريقة، مصحوبين ببعض الأضاحي والهدايا معند استفسارنا عن هذا الشكل من الاحتفال أكد لنا البعض أنها تنظم على الخصوص في فصل الربيع، أو خلال شهر صفر الذي يسبق «الميلود» أي عيد المولد النبوي.

ولا يقتصر تنظيم «اللمات» على القبائل فقط، بل تنظم كذلك بالمدن الكبرى كفاس ومكناس بمقر الزاوية، ولكن بطريقة قد تبدو مخالفة لما يجري بالبوادي إذ بمجرد التحاق المريدين يشرعون في تلاوة «سبحان الدايم» ثم مائة مرة من «الهيللة» بإيقاع سريع، و «التصلية» أي اللهم صلي على سيدنا محمد، فضلا عن بعض الأشعار، لكن ذلك يتم مايقاع سريع، لتختتم هذه الأدعية بترديد «الاسم المفرد».

ويمكن التمييزبين نوعين من «الحضرة «في هذه «اللمات» بد «المجرد» ويسمى ممارسوه أهل «المجرد» و «الفيلالي» أو «الشنتري»، وأهله يطلق عليهم أهل «الشنتري» وبين كلا النوعين توجد اختلافات معينة.

فإذا كان «المجرد» يؤدي على إيقاع الغيطة والطبول، فإن الثاني، أي «الفيلالي»، فيتطلب أدوات موسيقية أقل صخبا، يتمثل في «الطاسة» و«الطابلة» و«التعريجة»، هذا ناهيك أن النوع الأول مخصص لأناس أقل ما يقال عنهم أنهم ذو مستويات اجتماعية، صوفية وفكرية أرقى، ويفضلون دائسها بذل جهد قليل في طقوسهم 46.

ويمكن اعتبار «الشنتري» أو «الفيلالي» تركيب لأنواع مختلفة من رقصات طوائف أخرى، كالغازية والحمدوشية والفيلالية ، الكناوية ، وعلى

هذا الأساس مجد أنه أثناء الحضلات الكبرى يعمد المقدمون إلى استدعاء هذه الطوائف للمساهمة في تنشيط «اللمة «أوطقس آخر.

وبعد الافتتاح الأول «للشنتري» من طرف بعض المرددين القلائل تنطلق الحضرة من خلال مجموعة من الأفراد يشكلون صفا أمام العازفين الأكتاف ملتصقة ببعضها البعض، يرددون اسم الله، الرقصة قد تكون بسيطة ببساطة حركاتها، لكنها قد تتعقد بعض الأحيان، خاصة عندما يكون مطلوبا من الراقصين ثني الأرجل، والقفز في نفس المكان دون مغادرته، وهنا يكون دور المقدم فاعلا، باعتباره مسؤولا عن «الحضرة» من بداياتها إلى نهايتها، ولبضعة أوقات محدودة يستريح الممارسون، ليعلن العازفون بدأ الشطر الثاني حيث يستمر الرقص من طرف جميع الحاضرين، وفق مسار محدد سلفا ومتحكم فيه موسيقيا من إيقاع بطيء إلى سريع إلى أسرع.

ومما يزيد من تعقد رقصة «الشنتري «دخول أنواع أخرى من الرقص ذات الصلة بطوائف أخرى كالغازية، الحمدوشية، الكناوية.

وانطلاقا من أنه لكل طقس ديني ممارس من طرف عيساوة من بداية ونهاية ، نجد أن اختتام الحضرة «الشنتيرية» يتم بقراءة «حزب» من «الأحزاب» وعلى وجه أخص حزب «سبحان الدايم لايزول» الحزب الرئيسي في الطائفة.

وقصارى القول، أن مختلف الطقوس العيساوية التي برزت في سياق سيرورة الطائفة العيساوية، كانت تعاش لذاتها، باعتبارها خير معبر عن مدى ارتباط المريد العيساوي بالإرث الصوفي والروحي لهذه الزاوية وشيخها المؤسس.

لكن وجب التذكير، ان مختلف التحولات التي عاشتها هاته التجربة الصوفية، كانت المؤثرات الخارجية تحتل فيها الحيز الأوفر، حيث لم يكن

للطائفة ولا لشيوخها القدرة الكافية على إيقاف زحفها، إما لضعف هياكلها التنظيمية، أو لاعتبارات بنيوية في ذات الطائفة. والواقع أن هذه التغيرات جرت عليها ويلات النقد والإنكار من عدة اتجاهات، وحكمت عليها بلعب أدوار هامشية اقتصرت على ما هو روحي.

# على سبيل الختم

إذا كان لابد لهذا التأمل السريع لأحد نماذج الطقوس الصوفية الشعبية بالمغرب، أن ينتهي إلى خلاصات، فيمكن القول إن من أبرز الأسباب التي جعلت هذه الطقوس عصية على النسيان من طرف ممارسيها إلى يومنا هذا، أن الطريقة الصوفية العيساوية التي ابتدعتها حرصت على جعلها تتناسب وطبيعة الوسط الذي احتضنها، ومرونتها إذا ما قورنت بما كان يعتمل في طرق صوفية أخرى، والقدرة الاستيعابية لمريديها وأتباعها المنتمين في غالبيتهم لأصول اجتماعية متدنية، اللهم بعض الاستثناءات.

الخلاصة الثانية التي أود الإشارة إليها، تتعلق بكون أن الباعث على شهرة هذه النحلة الصوفية بأرض المغرب هو مساهمتها الروحية، ودورها الكبير في تنشيط وإثراء المجال الصوفي المغربي لمختلف الطقوس والممارسات، مقابل زوايا أخرى، اتضح أن شهرتها هو مجالسها العلمية الدائمة، وكراسيها، والعلماء الذين تخرجوا من رحابها.

الخلاصة الثالثة، تتمحور حول اعتبار أن مثل هذه الأبحاث تساهم في استجلاء جانب من جوانب ثقافتنا الشعبية المتعددة المشارب والاتجاهات، وإعادة الاعتبار لها عبر التأكيد على أن بعض الطقوس الصوفية الممارسة من طرف أتباع هذه الطريقة الصوفية تعاش لذاتها، وليس لمجرد إظهار التميز والمفاضلة في النسيج الطرقي بالبلاد، منذ أن طفت إلى السطح هذه الطرق في أزمنة تاريخية

غابرة. وبالمثل لا يمكن اعتبارها فقط «دجلا أو شعوذة»أو سلوكا بدعيا تنبغي محاربته وإزاحته من المشهد المشافي الشعبى المغربي.

الخلاصة الرابعة، تؤكد على أن ما أوردناه من معطيات تاريخية، ما هو إلا أرضية للنبش في تاريخ هذه الممارسات الصوفية ذات الطابع الشعبي، ولفت الانتباه إلى تجربتهم في الحقل الطرقي عامة، على اعتبار أن الخلفية التاريخية لهذه الطقوس أكبرمن أن تظل مغيبة من دائرة التأليف الأكاديمي على المستوى مغيبة من دائرة التأليف الأكاديمي على المستوى التاريخي والسوسيولوجي والأنثروبولوبي، رغم أنه في بعض الأحيان تكون المعلومات التي نتحصل عليها غير كافية، لكن تكامل مختلف التخصصات المعرفية من شأنه إتاحة الفرص الكبيرة لرصد تاريخ هذه الطقوس الشعبية التي ارتبطت تاريخيا بفئات تنتمي في غالبيتها إلى أصول اجتماعية فقيرة بالأساس، وإلى مستويات فكرية وذهنية مختلفة.

الخلاصة الخامسة، تذهب في اتجاه الدعوة إلى الحفاظ على هذا الموروث الثقافي الشعبي بما حمله من طقوس وأفكار وممارسات، وصيانته، والبحث في خلفياته، وتثمينه. ومرد هذه الدعوة، أن الدفاع عنه هو دفاع عن ثقافات شعب تصارع من أجل العيش

وسط بحر متلاطم الأمواج، يعمل قدر استطاعته على تدميركل ما يمس الهوية الثقافية للشعوب بكل تجلياتها، ما لم نعمل على حمايتها من تداعيات العولة الثقافية التي تعمل على تعميم نمط حضاري يخص بلدانا بعينها، وهي البلدان الغربية، على بلدان العالم أجمع، في محاولة حثيثة لإعادة تشكيل العالم وفق مصالحها الاقتصادية والسياسية والثقافية، في خرق سافر لكل المواثيق والعهود الدولية ذات الصلة، لتى قوامها احترام الهويات الثقافية للشعوب.

رغم اختلاف زوايا النظر إلى الموروثات الثقافية الشعبية بالمغرب، ومن ضمنها طقوس الصوفية، فالأكيد أنها تطورت تبعا للحاجات الإنسانية والاجتماعية للجماعة البشرية التي أنتجتها، حتى صارت رمزا وتجسيدا لهوية جزء من الشعب المغربي المؤمن بالممارسة الصوفية وطقوسها.

خلاصة القول، إن الحاجة إلى تحصين موروثنا الثقافي، تفرضها طبيعة اللحظة التاريخية للشعوب، ومن ضمنها الشعب المغربي، التي تقاوم الزحف الكوكبي، وتحاول قدر استطاعتها حماية تنوعها الثقافي بمختلف مجالاته، في عالم أضحى سريع التغير على كافة الأصعدة.

#### الموامش

- Paquignon Paul: "le Mouloud au Maroc, Note sur les Aissaouas et les Hamadcha", Revue Monde Musulman, 1911. P. P. 525–536.
- Brunel René, Essai sur la confrérie des Aissaouas, Paris, librairie orientaliste, Paul Genthner, 1926. Brunel, P 123 et S.
- من المصادر والكتب التي اهتمت بالحديث عن هذه المواسم ذنك :
- عبد الرحمان ابن زيدان، الدرر الفاخرة بمآثر الملوك العلويين بفاس الزاهرة، المطبعة الاقتصادية، الرباط 1937م، صص 182-181. وإتحاف أعلام الناس بجمال أخبار حاضرة مكناس، مطابع إيديال، الطبعة الثانية، 1990، الدار البيضاء. الجزء الرابع، صص -14. ومحمد بن المؤقت المراكشي، الرحلة المراكشية أو مرآة
- المساوئ الوقتية، البيضاء، الجزء الأول، صص146\_14. ومحمد داوود: تاريخ تطوان، المجلد الثالث، المجلد السابع، المطبعة الملكية الرباط، 1990م، منشورات كلية الآداب الرباط 1962م، المطبعة المهدية تطوان، صص-211. ومحمد الكانوني بن أحمد العبدي الأسفي: آسفي وما إليه قديما وحديثا، مطبعة المكتبة التجارية الكبرى، مصر 1934، ص103، والزياني أبو القاسم: الترجمانة الكبرى في أخبار المعمور برا وبحرا، حققه وعلق عليه عبد الكريم الفيلالي، دار نشر المعرفة، الرباط، 1991، ص185.
- الغزال أحمد بن المهدي: النور الشامل في مناقب فحل الرجال الكامل سيدي محمد بن عيسى، الطبعة الأولى، مطبعة الصدق الخبرية، القاهرة 1348، ص 5.
- الشفشاوني ابن عسكر: دوحة الناشر لمحاسن من كان بالمغرب من مشايخ القرن العاشر، تحقيق محمد حجي، 1976، الطبعة الثانية، دار المغرب للتأليف والترجمة

- والنشر سلسلة تراجم 1 الرباط 1976، ص 75.
- 5. الإسماعيلي الحسني: رسالة مخطوطة في سيرة الشيخ محمد بن عيسي، ص 6، و إتحاف أعلام الناس، م س، ج4 ص 12.
- 6. Drague George: "A propos des Aissaouas" Revue, Afrique Asie, Année 1961, P. 8.
  - 7. النور الشامل، مس، ص، 43.
- 8. اعتبر احد الباحثين، ان الذكر، أحد أهم أعمدة السلوك الصوفي بالمغرب، إذ ينهل مشروعيته من روح القرآن، وعلى هذا الأساس لم يتوان رجالات التصوف والولاية في الدفاع عنه، فالقشيري اعتبره أساسا قويا " في طريق الحق، بل هو العمدة في هذا الطريق، و لايصل أحد إلى الله إلا بدوام الذكر "
- القشيري: الرسالة القشيرية في علم التصوف، تحقيق معروف زريق وعلي عبد المجيد، بيروت، 1990، ص 221.
- وبنفس المنطق، ذهب أحد المستشرقين وهو "لوي ماسينون"، إلى اعتبار الذكر ميزة خاصة من مميزات التصوف الإسلامي.
- Essai sur les origines du lexique technique de la mystique Musulmane, Paris, 1954, p. 104
- ابراهيم القادري بوتشيش: "ثقافة الوسطية في التصوف السني بالمغرب"، ضمن كتاب: التصوف السني في تاريخ المغرب، نسق نموذجي للوسطية والاعتدال، تقديم وإشراف إبراهيم القادري بوتشيش، منشورات الزمن، ط 2، 2010، ص 25.
- الفاسي محمد المهدي: ممتع الأسماع في ذكر الجزولي والتباع ومالهما من الأتباع، تحقيق عبد الحي العمراوي، 1989، صص 98 – 99.
- 10. الفاسي عبد الرحمان بن عبد القادر: ابتهاج القلوب بخير الشيخ أبي المحاسن وشيخه المجدوب، مخطوط بالخزانة العامة، الرباط رقم ك 326، ص 160 161.
- يعتبر الشيخ أبو زيد عبد الرحمان بن محمد الفاسي المشهور بالعارف مؤسس الزاوية الفاسية بفاس، التي ظل يسرها على نهج أخيه أبي المحاسن يوسف الفاسي في زاوية حي المخفية بفاس، إلى أن توفي فخلفه فيها حفيد اخيه عبد القادر بن علي بن أبي المحاسن. وقد عنى الشيخ عبد القادر بزاوية القلقليين عناية خاصة، ثم جددها له المولى إسماعيل ووسعها على النحو الذي هي عليه الآن.
- محمد حجي، الزاوية الدلائية ودورها الديني والعلمي والسياسي، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء 1988، ص
- 11. عبد الرحمان الفاسي، جواب، مخطوط رقم 2074، الخزانة العامة بالرباط، ص 474، نقلا عن أحمد الغزالي اليحياوي، ملامح التواصل الصوفي بين فاس وكندر والنواحي، مطبعة أبى عبد الله، فاس، الطبعة الأولى، سنة 2000، ص 79.
- 12. حسب إحدى الروايات الشفوية، والتي تحكي بصيغ مختلفة، أن سلطان الوقت وأرباب العمل بالمدينة الإسماعيلية تضايقوا من نفوذ الشيخ محمد بن عيسى، ومن إقدامه بالخصوص على استئجار الناس لمزاولة الذكر في زاويته، مما حدا بالمخزن في شخص الأمير إسماعيل إلى طرده من المدينة، ومن تم خرج

- مع مريديه إلى البادية، ولما أصابهم الجوع، ولم يجدوا ما يقتاتون به، شكوا أمرهم إلى الشيخ، فأجاز لهم هذا الأخير أكل ما يجدونه في الطريق من حشائش، ثعابين، عقارب، وأوراق الأشجار، والتي كانت بفعل كرامة الشيخ تتحول إلى طعام قابل للهضم، وغير مضر لصحته.
- وإذا استحضرنا حادثة الطرد الواردة في الحكاية والتي لا نجد صدى لها في كتب التاريخ، ألا يمكن القول إن "الأمير إسماعيل" لم يكن إلا السلطان العلوي المولى إسماعيل وهذا الأخير عمد تحت ضغط الانتقادات إلى طرد عيساوة من المدينة، ذاك هو رأينا، ونضيفه إلى استنتاجات من سبقنا من الباحثين في هذا الموضوع.
- وتجدر الإشارة أنه كثيرا ما يخلط العيساويون في مآثرهم بين فترة الشيخ الكامل، وفترة السلطان العلوي، وهذا من المستحيل تاريخيا، إذ الفرق بينهما كبير جدا، وبقدر ما تفيد الحكاية في القول بالتطور والتحول الذي شهدته الزاوية، بقدر اقتصاد ما لا تجيب عن مجموعة أسئلة تتعلق بمدى تضرر اقتصاد المدينة من عملية الاستئجار، وما يستتبعه ذلك من قلة اليد العاملة وعن كيفية ترديد الذكر وأمكنته، وإن كنا نرجح أنه يتم بالزاوية، وإذا استبعدنا فرضية معاصرة شيخ الطريقة للسلطان المذكور، فمن يكون يا ترى شيخ الطريقة المطرود؟ والذي بلغت في عهده الزاوية هذا المستوى من التغيير، وغياب خيط ناظم لذرية الشيخ الكامل، وطبيعة قيادتهم الجماعية للزاوية، يزيد من صعوبة إقامة تقابل بين التحول المذكور وإطاره الزمنى.
- 13. ساق الباحث أحمد الوارث نص هذه الرواية، أثناء مناقشته المفيدة للتحول الذي طرأ على سلوك عيساوة، وقد أثرنا تثبيتها بهذا المتن لارتباطها بذات الموضوع قيد الدرس، وإن كنا قد سمعناها تتردد بين أوساط المريدين أثناء حضورنا للموسم.
- أحمد الوارث: الأولياء والمتصوفة ودورهم الاجتماعي والسياسي في المغرب خلال القرن 18–17م، أطروحة دولة في التاريخ مرقونة 1998، كلية الآداب عين الشق، الدار البيضاء. الجزء الأول، صص 76–74.
  - 14. ابتهاج القلوب، م س، ص 161–160.
- 15. Brunel, Essai, Op-cit, P. 110.
- 16. Prosper "Le mouloud à Fès: la Aissaouas"Revue France Maroc,1917, P. 32–33
- 17. في دراسته حول طوائف فاس المشاركة في موسم عيساوة يقول: "ريكار "إن أول زيارة لأولياء مكناس، تكون "لسيدي سعيد "، باعتباره كان شيخا وأستاذا للشيخ الكامل، وهذا الأمر مجانب للحقيقة التاريخية... وربما اختلطت عليه الروايات فسيدي سعيد يعتبره عيساوة السبب في عودة الشيخ الكامل بعد أن طرده سلطان الوقت، من هنا مبعث تقديرهم لهذا الولي، وليس لكونه شيخه، وكما نعلم فشيوخه في التربية هم ثلاثة، سبق وأن تعرضنا لهم.
- راجع ايضا: لوطورنو، فاس قبل الحماية، ترجمة محمد حجي أحمد الأخضر، دار الغرب الإسلامي، 1988، بيروت صص 875-873.

- وهو البندير أو الماعون، وسميت بالحضرة "الشيبانية"، نسبة إلى صاحبها.
- 34. إبراهيم حركات، "الحياة الدينية في العهد المريني" مجلة البحث العلمي، ع 23 ــ 3، 1979، السنة 16، ص 227.
- 35. أحمد الوارث: تصوف العوام خلال القرنين 17و18، التيار الشرقاوي نموذجا" أعمال الرباطات والزوايا"، ص249.
- 36. Brunel, Op-cit, P. 96.
- 37. Ibid. P: 97.
- 38. Douté, op. cit, p: 1
- Monet et (ED):Les Confréries Religieuses de L'islam Marocain, leur role religieux est Politique et Sociales, Revue histoire des religions, 1902,
   P 10-11
- 39. "الجذب"، من هذه الكلمة أتت لفظة المجذوب وهو من اصطفاه الحق لنفسه واصطفاه بحضرة أنسه وأطلع بجناب قدسه ففاز بجميع المقامات والمراتب بلا كلفة المكاسب والمتاعب.
- الجرجاني علي بن محمد الشريف: التعريفات، الدار التونسية، تونس 1971، ص 107. ومباحث الأنوار، م .س، ص 144.
- 40. "الحال " مفهوم صوفي المقصود به ما يرد على القلب من غير تعمد ولا اجتلاب ومن مميزاته أنه لا يدوم بل يزول.
- 41. Brunel, Op-cit, P. 99.
- 42. Ibid, PP. 100 –101.
  - 43. مصطفى بوشعراء، م.س، ص 29.
- 44. Brunel, Op-cit, P.101.
- 45. Ville et Tribus du Maroc: rabat et sa Région, Tome. I .1918, PP 261 262
- 46. حسب ما يحفظه عيساوة في ذاكرتهم فهذا النوع من الحضرة يعود إلى أحد الأتباع، الشريف سيدي عبد الرحمان الطاغي الملقب بـ "الشنتري"، والذي يوجد ضريحه بحي حمام الجديد قرب الجامع الكبير بمكناس وكانت عادة الشنتري هذا الشطح والجدب على إيقاع الطاسة، ومع مرور الوقت انبرى عيساوة إلى تقليده وإعطاء تلك الحضرة اسم: "الشنترية".
- 47. Brunel, Op-cit, P. 108.

#### المراجع العربية:

- الفاسي عبد الرحمان بن عبد القادر: ابتهاج القلوب بخير الشيخ أبي المحاسن وشيخه المجدوب، مخطوط بالخزانة العامة، الرباط رقم ك 326.
- عبد الرحمان الفاسي، جواب، مخطوط رقم 2074، الخزانة العامةبالرباط.
- الشفشاوني ابن عسكر: دوحة الناشر لمحاسن من كان بالمغرب من مشايخ القرن العاشر، تحقيق محمد حجي، 1976، الطبعة الثانية، دار المغرب للتأليف والترجمة والنشر سلسلة تراجم 1 الرباط 1976.
- الغزال أحمد بن المهدي: النور الشامل في مناقب فحل الرجال الكامل سيدي محمد بن عيسى، الطبعة الأولى، مطبعة الصدق

- 18. الهمزية والبوردة قصيدتان لشرف الدين محمد بن سعيد البوصيري (ت عام 696هـ/ 1296م في حين كانت ولاته سنة 608 ه / 1209 م ببصير مصر)، وهما في مدح النبي صلى الله عليه وسلم، إحداهما ميمية، تعرف بالبردة وأخرى همزية ومطلعها:
  - · كيف ترقى رقيك الأنبياء

يا سماء مال طاولتها سماء.

- اعتنى بها المغاربة وتعددت شروحها منها، شرح الصومعي، مخطوط بالخزانة العامة بالرباط، رقم 232 ك.
- انظر: م. بن يعقوب الولالي، " مباحث الأنوار في أخبار بعض الأخيار "، دراسة وتحقيق عبد العزيز بوعصاب، كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، الطبعة الأولى، سنة 1999، ص 260، ومحمد. حجي، الحركة الفكرية بالمغرب على عهد السعديين، جزآن، الرباط، 1977 1978، الجزء الأول ص
- محمد سيد كيلاني: مقدمة تحقيق ديوان البوصيري، الباب الحلبي، القاهرة، 1955، الطبعة الأولى، ص 5 وما بعدها.
- Ville et Tribus du Maroc: Tanger et sa Zone Tanger, 1921, XII, publié Par la direction des affaires indigènes et du service Renseignements.
- 20. Brunel, Op- cit, P. 111.
- 21. ibid, P: 112.
- 22. لما استفسرنا عن ماهية هذا النظام المتبع في توزيع مداخل الطوائف العيساوية، قيل لنا أنه يرتبط بتجنب الازدحام عبر هذه الأبواب، وبالتالي فالعملية لا تعدو أن تكون ذات طابع تنظيمي محض.
- 23. Brunel, Op-cit, P. 11
- 24. Brunel, Op-cit, PP. 114-115.
- 25. Ibid, P. 117.
- 26. من الأضرحة المشهورة بأحباسها وأوقافها، كانت وفاته سنة 833هـ وضريحه يوجد خارج باب "البرادعيين" بمدينة مكناس، إتحاف أعلام الناس، م. س، ج 4 / ص 500.
- 27. Brunel, Op-cit, P. 120.
- 28. Brunel, Ibid P. 122.
- 29. كانت الحضرة العيساوية موضوع العديد من الدراسات الأجنبية نذكر منها:
- Brunel, Op- cit, P. 93-101.et s
- Doutté Edmond: Les Aissaouas à Tlemcen, imp. Martin Frères. 1900, 31 pages.
- 30. عباس الجراري: القصيدة، نشر مكتبة الطالب، مطبعة الأمنية، الرباط 1971م، القصيدة، صص 656 684.
- أمدنا بهذه المعلومات مشكورين مجموعة من العيساويين أثناء زيارتنا لموسم الشيخ الكامل بمكناس
  - 32. رواية شفوية مستقاة من عين المكان.
- 33. يحكي عيساوة أن توظيف الرقص جاء من الشيخ سيدي الشيباني بن عبد القادر أحد مريدي الشيخ الكامل، كان يريد أن يتملكه "الحال" فكان أن استعمل إحدى الآلات الموسيقية،

السني بالمغرب"، ضمن كتاب: التصوف السني في تاريخ المغرب، نسق نموذجي للوسطية والاعتدال، تقديم وإشراف إبراهيم القادري بوتشيش، منشورات الزمن، ط 2، 2010.

إبراهيم حركات، "الحياة الدينية في العهد المريني" مجلة البحث العلمي، عدد 23، سنة 1979.

#### المراجع الأجنبية:

- Doutté Edmond : Les Aissaouas à Tlemcen,
   imp . Martin Frères. 1900, 31 pages.
- Monet et (ED). les Confréries Religieuses de l Islam Marocain, Leur role religieux Est Politique et Sociales, R. histoire des religions , 1902
- Paquignon Paul: "le Mouloud au Maroc, Note sur les Aissaouas et les Hamadcha", Revue, Monde Musulman, 1911. P P: 525-536.
- Prosper (Ricard), "Le mouloud à Fès: la Aissaouas "Revue .France Maroc, mars, 1917
- Ville et Tribus du Maroc: Tanger et sa Zone, Tanger, 1921, XII, publié par la direction des affaires indigènes et du service de renseignements.
- Ville et Tribus du Maroc: rabat et sa Région,
   Tome. I .1918
- Brunel René, Essai sur la Confrérie des Aissaouas, Paris, librairie
- Orientaliste, Paul Genthner, 1926.
- Essai sur les Origines du Lexique technique de la mystique Musulmane . Paris , 1954
- Drague George: "A propos des Aissaouas"
   Revue, Afrique Asie, Année 1961.

#### الصور

من الكاتب

- الخيرية، القاهرة 1348.
- محمد الكانوني بن أحمد العبدي الأسفي: آسفي وما إليه قديما وحديثا، مطبعة المكتبة التجارية الكبرى، مصر 1934.
- الفاسي محمد المهدي: ممتع الأسماع في ذكر الجزولي والتباع ومالهما من الأتباع، تحقيق عبد الحي العمراوي، 1989.
- عبد الرحمان ابن زيدان: إتحاف أعلام الناس بجمال أخبار حاضرة مكناس، مطابع إيديال، الطبعة الثانية، 1990، الدار البيضاء، الجزء الرابع.
- عبد الرحمان ابن زيدان : الدرر الفاخرة بمآثر الملوك العلويين بفاس الزاهرة، المطبعة الاقتصادية، الرباط 1937م.
- لوطورنو روجيه، فاس قبل الحماية، ترجمة محمدحجي أحمد الأخضر، دار الغرب الإسلامي، 1988م، يبروت.
- محمد داوود: تاريخ تطوان، المجلد الثالث، المجلد السابع، المطبعة الملكية الرباط، 1990م.
- القشيري: الرسالة القشيرية في علم التصوف، تحقيق معروف زريق وعلى عبدالمجيد، بيروت، 1990.
- محمد بن المؤقت المراكثي : الرحلة المراكشية أو مرآة المساوئ الوقتية البيضاء، الجزء الرابع.
- الزياني أبو القاسم: الترجمانة الكبرى في أخبار المعمور برا وبحرا، حققه وعلق عليه عبد الكريم
  - الفيلالي، دار نشر المعرفة، الرباط، 1991.
- محمد بن يعقوب الولالي: مباحث الأنوار في أخبار بعض الأخيار، دراسة وتحقيق عبد العزيز بوعصاب، الطبعة الأه لـ 1999.
- محمد سيد كيلاني: مقدمة تحقيق ديوان البوصيري، الباب الحلبي، القاهرة، 1955، ط 1
- الجرجاني علي بن محمد الشريف: التعريفات، الدار التونسية، تونس 1971.
- عباس الجراري: القصيدة، نشر مكتبة الطالب، مطبعة الأمنية، الرباط 1971م.
- محمد حجي: الحركة الفكرية بالمغرب على عهد السعديين، الرباط، 1977 –1978، ج 1.
- محمد حجي: الزاوية الدلائية ودورها الديني والعلمي والسياسي، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء 1988.
- أحمد الوارث: الأولياء والمتصوفة ودورهم الاجتماعي والسياسي في المغرب خلال القرن 18-17، أطروحة دولة في التاريخ مرقونة 1998، كلية الآداب عين الشق، الدار البيضاء. الجزء الأول.
- أحمد الوارث: "تصوف العوام خلال القرنين 17و18، التيار الشرقاوي نموذجا" أعمال الرباطات والزوايا.
- أحمد الغزالي اليحياوي: ملامح التواصل الصوفي بين فاس وكندر والنواحي، مطبعة أبي عبد الله، فاس، الطبعة الأولى، سنة 2000.
- ابراهيم القادري بوتشيش: "ثقافة الوسطية في التصوف

# أ.يوسف عبدالعزيز شويطر- مملكة البحرين

# مشاهد من الفولكلور الأفريقي؛ الأمثال الشعبية نموذجاً



يقول صباح ناهي في مقاله تضرب ولا تقاس تلك الأمثال الــــي يروّجها الناس فيما بينهم وكأنها مسلّمات خلص إليها هذا المجتمع أو ذاك. والأمثال خلاصة خبرة الشعوب وعنوان عريض لطرق تفكيرها. قد تبدو بسيطة عابرة، لكنها ذات معنى. ولكثرة ترددها تصبح قواعد أخلاقية للمجتمعات، وهي في محصلتها تعابيرشاعت على ألسنتها. القصد من تكرارها تثبيت المعنى وتدعيم القول.

ولكل أمة أمثالها المبثوثة في حاراتها وأزقتها وتلاوينها البيئية، في الغالب تستل من روح المجتمع وسلوكه العضوي البسيط



الاعتيادي، وهي أيضا معبرة عن كلام الناس ولهجتهم الدارجة وتقاليدهم التلقائية التي تخرج بصورة أحكام ومعايير أخلاقية، كلّ حسب روحيته وقدرته على صياغة تاريخه الاجتماعي العفوي والمتدفق تأتي كالماء الزلال على ألسنة بعض الشعوب الحية، بعضها له حكايات معلومة في التاريخ العربي من بينها «جوّع كلبك يتبعك »قالها ملك حمير، «وإياك أعني واسمعي يا جارة »على لسان سهل الفزاري أو «مواعيد عرقوب» تعود لأعرابي من يثرب.

لكن الأمثال تطورت بعدما قطعت المجتمعات أشواطا وتنوعت بيئاتها، فخفة دم المصريين ومرحهم وتلاعبهم بالمفردات أنتجت أمثلة تخطت ثلاثة آلاف مثل شعبي، جمعها في كتاب العلامة أحمد تيمور باشا وهي بمثابة كنوز الحكمة الشعبية لشاربي ماء النيل في وقت تميّزت أمثال الثقافة الشعبية العراقية بالجدية والغرابة معا إضافة إلى تعدد المعاني، فقد جمع الشيخ جلال الحنفي، وكيل جامع الخلفاء ببغداد الأسبق، في كتابه جمهرة الأمثال البغدادية، باقة شاملة من ألامثال المتداولة على ألسنة أهالي بغداد على مر العصور تفصح في الكثيرمن معانيها عن الحالة الاجتماعية للمجتمع البغدادي وتظهر حكايات أخرجت من قاع المدينة وحاراتها، وتنوع سكانها.

فصياغة الأمثلة سهل ممتنع من الصعب تحديد قائلها وأحيانا تروى الحكاية دون بعدها المكاني أو الزماني، وهذا الشائع، لكنها تدلّل على قيمة البيئة التي أخرجتها.

وقد تتشابه الأمثلة الشعبية في معانيها وتختلف في صياغتها وألفاظها، إما لتكرار الحوادث وتشابهها وإما لانتقالها بتصرف ألسنة الناس، باستخدام اللهجات الدارجة لديهم مع الحفاظ على المعنى، فحين يقول المصريون «اربط الحمارجنب رفيقه أن ما تعلم من شهيقه يتعلم من نهيقه» في معنى «وكلقرين بالمُقارن يَقتِدي »هو بنفس المعنى الشامي «من عاشر المتلوم

يتلم »وهو المثل العراقي «الطيور على أشكالها تقع "، وحين يورد المصريون «ناس يأكلوا البلح وناس يترموا بنواه »هو بذات المعنى العراقي «الخير لبوخضير والزبل للخانجية "، وحادث احتراق الحمام المصري المخصص للنساء أنتج عبر «اللي اختشوا ماتوا»، في حين حريق المحلة البغدادية أنتج مثل «عرب وين طمبور وين»، في وقت يتّعظ فيه الحجازيون من الحريق بمثل «الله في وقت يتّعظ فيه الحجازيون من الحريق بمثل «الله يكفينا شرالحريق والزعيق وقاطع الطريق».

لا تصاغ الأمثال أو تروى إلا لقيمة دلالتها والمفارقة في معناها، وهي «لا تجّير» إلا للموروث الشعبى دون سواه1.

# المثل الشعبى وارتباطه بالفلكلور:

الأمثال الشعبية هي حكمة الأجداد الشفاهية، وموروث التاريخ الثقافي للمجتمع، بل وتوصف بأنها عصارة حكمة الشعوب، فالمثل قصة حياة ترويها الأجيال، وحكاية حكمة الأجداد الصالحة لكل زمان ومكان مع اختلاف اللهجات، فهو نتاج الثقافة الشعبية، ويبقى ابنًا للبيئة واللغة والحدث الذي نتج منه.

المثل الشعبي ببساطة هونتاج الماضي، فيعبر عن حدث كان في الماضي وصار عبرة للحاضر، فالمثل الشعبي هو شيء عام أكثر من كونه يمتاز بالخصوصية، فهو في النهاية نوع من أنواع الفنون، يستمد إبداعاته من اللغويات أو اللفظيات، وهو أكثر الفنون الشعبية انتشارًا، فلا يقارن بفن الفلكلور الشعبي مثلًا، فهو متوارث بين الأجيال، يتخذ العرب منه صفة، فلا تخلو أي منطقة جغرافية من وجود الأمثال فيها، حتى ولو قل استخدامها2.

ومن مفهوم آخر قالت سهام العقاد في إحدى مقالاتها والأمثال الشعبية أيضًا لها تأثير بالغ على سلوك البشر، وعبرت عن أفكار الشعوب ومدى

تحضرها، وتتميز الأمثال الشعبية بقدرتها الفائقة على الانتشار، وانتقالها عبر الأجيال المتعاقبة نظرًا لجمالها وكثافة معانيها، لذا فالمثل الشعبي من أكثر الأشكال التعبيرية انتشارا في الثقافة العربية.

المثل الشعبي هو جملة مفيدة موجزة متوارثة شفاهة من جيل إلى جيل، وتعرف الموسوعة البريطانية المثل على أنه قول بليغ محكم، يستخدم في نطاق عام، إذ إنه من التعبيرات المتداولة بين الناس، والأمثال جزء من أية لغة وتعود إلى بعض أشكال الأدب التراثي (الفلكلوري) المتناقل شفاهة 3.

## أصل التسمية:

يقال إن لفظ أفريقيا من الألفاظ الرومانية، ويتألف من جزأين هما: كلمة أفير ومعناه سكان الكهف، وكلمة قا ومعناه الأرض، كما أنها سميت كذلك نسبة إلى الملك العربي إفريقيس بن قيس بن صيفي الحميري الدي يعتبرأول حاكم في القارة 4.

# تاريخ نشأة الإنسان الإفريقى:

وجد الأنثربولوجيون وزملاؤهم في جنوب إفريقيا عشرات العينات من المتحجرات للإنسان القرد الذي سمي بالقرد الجنوبي. وعلى الرغم من الدلالات الضمنية للإسم، ثمة أدلة كثيرة إلى أن هذا المخلوق الصغيركان يسيرمنتصبا (طوله نحوأربعة أقدام استعمل الأحجار والعظام أدوات له وله وجه شبيه بوجه الإنسان وأسنانه، مزود بدماغ حجمه بين دماغ القرد ودماغ الإنسان الحديث. هذه الخصائص وضعت الإنسان الجنوبي على الحدود بين الإنسان والقرد، إذن إلى هذا الحد تكون إفريقيا هي مكان ولادة الإنسان الأصلي وطبعا ينفي الرأي الإسلامي نظرية أصول البشرية متكونة من القرود.

ان الأدلة التي تجمعت في القرن التاسع عشرالتي تخص التطور البيولوجي للإنسان مؤشرة لاحقا، الجماجم وبقايا الهياكل العظمية المتحجرة للإنسان القديم وجدت في مئات الأماكن المختلفة في أرجاء العالم، الدليل الأول على إنسان نياندرتال وجد قبل أكثر من 150 سنة أكملته أعداد من مكتشفات في ألمانيا وفرنسا وإيطاليا وبلجيكا ويوغسلافيا. المستحجرات الشبيهة بإنسان نياندرتال التي وجدت أيضا في فلسطين وإفريقيا وجنوب شرق آسيا تبين بشكل واسع في العالم لهذا النوع من الإنسان القديم عاش إنسان ناندرتال قبل نحو 100000 سنة أحدث بكثير من القدود الجنوبي 6.

# وجود المجتمع الإفريقي ككيان اجتماعي منظم:

يقول الدكتور والتردورني في كتابه اوروبا والتخلف في إفريقيا إن القارة تكشف بشكل كامل عن سريان قانون نموالمجتمعات المتضاوت، وهناك تباين واضح بين الإمبراطوريات الأثيوبية وجماعات الأقرام التي تعيش على الصيد في غابات الكونغو، أوبين الإمبراطوريات التي تعيش في السودان الغربي وجماعات الخويسان التي تعيش على الصيد وجمع الغذاء في صحراء كالهاري، ولاجدال في أنه كانت توجد تباينات صارخة داخل كل منطقة مجتمعية معينة، فقد ضمت الإمبراطورية الأثيوبية نبلاء أمهريين إقطاعيين متعلمين إلى جانب المزارعين البسطاء من أبناء «الكافا» والرعاة من أبناء «الجالا»، كما وجد في إمبراطوريات السودان الغربي كل من «الماندنجا» أبناء المدن المتعلمين والمطلعين على شـؤون الحياة، ومجتمعات اليوزو الصغيرة المعتمدة على مهنة صيد الأسماك وجماعات «الفولاني» من البدو الرحل، كما كانت هناك اختلافات هامة حتى بين العشائر ومجموعات الأقارب التى تبدو متماثلة تقريبا وعلى أي حال فمن المكن التمييزبين ما هو إفريقي متفرد وما هوعام مما تتصف به كافة المجتمعات البشرية في مرحلة معينة من التطور، ومن الضروري

أيضا أن عملية التطور الجدلي من الأشكال الدنيا إلى الأشكال العليا للتنظيم الاجتماعي، وعندما نمعن النظر في أكثر التشكيلات الاجتماعية تقدما يمكن للمرء ان يدرك مدى إمكانية القارة بأسرها واتجاه التغير7.

# نبذة عن ماهية الأمثال الشعبية الأفريقية:

يمثل عالم الحيوان رافدا رئيسيا للخطاب المجازي الدي يغذي الأمثال الشعبية للقارة السمراء، صور وتشبيهات تنعكس على الإنسان الإفريقي تشيرإلى الكبرياء، ويجد المحبون للبلاغة الشفهية متعة لا تضاهيها متعة في استنباطها وتداولها.

«اذا تبعك النحل فهذا يعني إنك أكلت عسلا». على غرار ما يميزهذا المثل الغابوني، تجمع الانسان والحيوان في إفريقيا علاقة تكاد تكون عضوية، باعتبار انهما مرتبطان ارتباطا وثيقا بحكم القرب الجغرافي والبيئ، ولكن بشكل أخص بفضل الارتباط الوجداني والقدسي بين العالمين.

ويعتبر ادموند بيلووا رئيس قسم اللغات الافريقية واللسانيات بجامعة ياوندي في الكاميرون إن هذا الرابط الجوهري هو الذي يبرر اللجوء إلى استحضار الحيوان في الأمثال الإفريقية.

وشرح بيلووا هذه الميزة قائلا «اعتدنا في ثقافاتنا الاعتماد على مرجعية الحيوانات التي تقاسمنا حياتنا اليومية، لذلك فنحن نقوم بتشخيص هذه الحيوانات في أمثالنا من أجل رسم صورة أكثر وضوحا لتقريبها للإنسان ».

في المجتمعات الافريقية حيث تسيطر ثقافة المشافهة، يربط الناس بين إتقان فن الكلام وبين الاستخدام الذكي والمناسب لهذه الأمثلة التي تهدف إلى إسداء نصيحة أو نقل موعظة أو بث معرفة.

وتمكّن شخصنة حيوانات البراري والغابات والصحارى من الكشف عن سلوكيات انسانية، وذلك



عبرط رح واستحضار مواضيع الحسد والسخرية والجشع والحب والصبر وغيرها من المواضيع ليتم تقديم حكمة تحت غطاء الهزل.

- هي أمثال من نوع «من يثرعش الدبابيرعليه أن يجيد الركض» (مثل سنغالي)، أو «أعبرالنهر قبل أن تبدأ في التهكم على التمساح» (مثل كونغولي)، أو «القرد الذي لا ينظر إلى مؤخرته يسخر من القردة الآخرين» (مثل اثيوبي).
- وأمثال أخرى تقول إن «خرء الدجاج يظل قصرا ذهبيا بالنسبة للديك رغم عطن المكان» (مثل عاجي)، و«نقيق الضفادع لا يمنع الفيل من الشرب»، وأيضا «جميع القطط تنبش في القمامة، ولكن القطط المتهورة فقط هي التي تسقط داخلها» (مثل سنغالي)، أو «السمك يثق بالماء لكنه هو ذاته الماء الذي سيطبخ فيه» (من بوركينا فاسو).

هي جميعها أمثال تتوالى لتكشف عن طبيعة بشرية رسمت ببراعة في أدق تجلياتها ومن خلالها



ينطق اللسان الافريقي أثمن الحكم ويأخذ أكثر الحدروس قيمة.

وتتجلى القراءة على مستويات عديده لمتلقي هذه الرسائل، فهذه التفاعلات اللفظية ممتلئة بالهزل والسخرية والحكمة، ترسم ما تكتنزه الذات البشرية من صفات الغيرة والطمع وقلة الصبر.

ويقول جيرومي ياوو كوواديو وهو أستاذ محاضر بجامعه «الحسن واتارا» بمدينه «بواكي» وسط ساحل العاج «نحن ما زلنا نعيش في ثقافة المشافهة ثقتل الحيوانات والنباتات فيها مكانة بارزة نحن ناجأ إلى ميزات الحيوان لتمرير رسالة ما».

ويوضح أستاذ علم الأمثال بالجامعة العاجية قائلا «يجب أن نفهم المثل وأن نعيشه ، المثل هو زهرة اللغة ، المثل هو أيضا تعبير جدي يترجم الحكمة وهو ميزة الحكماء ».

ويستنكر الأستاذ ادموند بولوا تقلص تداول الأمثال شيئا فشيئا في عدد من المناطق الأفريقية رغم أنها موروث ثقافي مقدس، قائلا في هذا الصدد «في

المناطق الريفية بالكاميرون، حيث تعتبر نسبة التمدرس ضعيفة نسبيا، يتزايد تداول استعمال الأمثال من قبل السكان حتى الشبان منهم، في حين أن تأثير الغرب أثر على استعمال اللغات الافريقية في المناطق الحضرية التي تتميز بالتمدرس، وبالتالي أصبح خطر الاندثار محدقا بالتقاليد الشفهية في هذه المناطق » ق.

الأمثال الأفريقية نوعا ما تفتقر إلى التوثيق والدليل بأن بعض القبائل الأفريقية لاتزال تعتمد على أسلوب المشافهة في التوثيق لذا توجد حكمة أفريقية تقول «كل عجوز تموت عبارة عن مكتبة تحترق»، فيعني أن جل اعتماد التوثيق على كبار السن والمعاصرين لحقبات زمنية قديمة، تحدثت باسمة يونس في مقالها بصحيفة الخليج عن الطريقة المثلى لحفظ التراث والموروث الشعبي الطريقة المثلى لحفظ التراث والموروث الشعبي عبررسم خريطة للمؤسسات المعنية بهذه المهمة والتخطيط بتحديد جهة مركزية واحدة تعمل على وضع السياسة والخطة الموحدة لتعريف التراث وتوثيقه وضع السياسة والخطة الموحدة لتعريف التراث

الواضحة والإرشادية لأساوب الجمع والتوثيق، وتقوم في الوقت نفسه بتقديم العون مع التوجيه والإرشاد لمجموعة الجهات الأخرى المهتمة بهذا النشاط أو أي جهة مقترحة يمكن إعطاؤها جزءاً من العمل ضمن خطة محددة وواضحة. إن مشروع حفظ التراث وتوثيقه بحاجة لتخطيط عبررسم خريطة المؤسسات والهيئات وكل الجهات التي تعمل على هذا المشروع وتعريف مبادراتها وتحديد كل ما يمكن الحصول عليه من معلومات وبيانات للخروج بخطة موحدة يوضح فيها معنى التراث وينشرهذا التعريف مجتمعياً لتوعية الأفراد به وبأهميته و.

# الأمثال الأفريقية وتأثيرها الاجتماعي في نيجيريا

توجد في جمهورية نيجيريا الاتحادية العديد من الأمثال والحكم في مختلف الأغراض وهذا من الطبيعى كون نيجيريا تعتبرأكبردولة في غرب إفريقيا وأكثر دولة ذات تعداد سكاني في القارة السمراء، حيث جاءت تجربة الأمثال واسعة النطاق وتحمل معاني غزيرة في المضمون على سبيل المثال تقول إحدى الأمثال النيجيرية «كل من يريد أن يرث أباه عدا الفقير» 10 يحتوى مضمون هذا المثل على نبرة الحزن والبؤس، المفهوم والشائع في المجتمعات العالمية وكما جسدته الأفلام السينمائية والمسلسلات التلفزيونية بأن محصول المبراث يعد رزقاً مفاجئاً للفقراء وبداية جديدة للمحرومين ولكن هذا المثل يعكس المعتاد والمعروف في المجتمعات بأن الميراث للفقير لا يعد نقطة تحول طبقية ، ومثل آخريقول «عند ضياع سلعة الأمير لا يفكر أحد في السمسرة »11 والمقصد أن هيبة الأميروإرادته تشكل رهبة في نفوس الرعية في حال ضياع شبئ مامن أملاكه يجب البحث عنه بسرعة بالغة ولا يوجد وقت للبحث عن السماسرة والتأنى في إيجاد الحلول، ويوجد مثل يقول «البطن لم يُخلق لحفظ الطعام ولكن لإخضاء السر» 12 يعتبرهـ ذا المثل

بليغ اجدا في صياغته وعميقا في معناه حيث المقصود منه أن مسألة حفظ الشرليست بالعمل السهل وحفظه في العقل ليس كافيا لذا يحتاج هذا السر منطقة أعمق وجاء البطن في المثل كتشبيه مجازي عن المكان الأنسب لحفظ السروصفة حفظ السرفي ثقافات الشعوب تتطلب أمانة وضمير حي كما يقول الشاعر قيس بن الحدادية:

#### فلا يسمعن سرى وسرك ثالث

# ألاكل سرجاوزاثنين شائع 13

ويقول المثل «حسن الظن في الله جعل العالم يترك الزراعة وينتظر الركاة » 11، المقصود أن الإرادة والعمل والعزيمة من الصفات المهمة التي يجب أن تتوفر في الفرد ولا يجب الاعتماد على الغير أو التحلي بالاتكالية وجاءت كلمة الزراعة دلالة على الواقع المهني للبيئة الريفية في بعض الدول الافريقية عكس الأمثال الشعبية في دول الخليج العربي مثلا ستجد كلمات مثل (لؤلؤة - دانة - غواص - بحار)، وتوجد كمة أفريقية تقول «لا توقظ أسد نائم» يرمز الأسد هنا للغضب والشرور فيما يقابله المثل العربي القائل «نوم الظالم عباده».

# الأمثال في باقى الدول الأفريقية:

في جمهورية غينيا مضارب الأمثال كثيرة ليست أقل من نيجيريا وما أفرزه شعبها من مقولات مأثورة كالقول الذي يقول «الرضيع لا يعرف كلمة لا يوجد» أو آخر يقول «لا تمضغ ثمرتين في فم واحد» أبما يعني أن التركيز على هدف واحد يحقق لك الهدف بالصورة المطلوبة والتشتت والتشعب لا يصنع لك إنجازا في الغالب ويقابله المثل العربي الشعبي الذي يقول «راعي البالين كذاب»، لجمهورية اثيوبيا الفيدرالية الديمقراطية نصيب من الثراء الفلكلوري الشعبي الديمقراطية نصيب من الثراء الفلكلوري الشعبي

حيث نطقت شعوبهم بأجمل المقولات والحكم ومنها « لا تشتم الله لأنه خلق النمر، بل أشكره لأنه لم يخلق له جناحين » 17 تـدل الحكمـة علـى وجوب شكر الله في كل الأحوال والظروف وإن كانت ليست بأفضل الأحوال ووجود النمر يعكس البيئة الأفريقية التي تتواجد بها مثل هذه الحيوانات المفترسة التي تكون إحدى مضارب الأمثال لدى الإنسان الافريقي كالأسد والفيل والتمساح والخ من الحيوانات، ويقول أحد الإنثربولوجيين بأن الموطن الأساسي للنمر قارة آسيا والموطن الرئيس للأسد قارة أوروبا لذلك تجد في الشعارات الرسمية الأوروبية يتخذون الأسد رمزا، وتوجد حكمة أخرى تقول «لا تختار امرأة وسط ضوء القمر» والمعنى هنا يجب على الرجل اختيار شريكة حياته بتمعن ودراسة جوانبها الأخلاقية والداخلية كالقيم والأطباع حيث أن ضوء القمر ممكن أن يجمّل المرأة من الجانب الخارجي فقط ويهمل الباطني والقمر رمز رومانسي وعاطفي كما يقول الشاعر جوني كيتس «القمر هو الذي يصنع الشعراء» 18، ويقول المشل الرواندي (رواندا) «اذا كنت تبني منزلا وأصيبت أظافرك هل ستتوقف عن البناء؟ أم ستعالج أظافرك؟، هذا المثل طرحه غريب بسبب صياغته الاستفهامية أعتقد قلة من الأمثال التي تُطرح بهذا الأسلوب ورواندا تعتبر من الدول المتطورة اقتصاديا وتنمويا بعد خروجها من حرب أهلية طاحنة دامت قرابة عشرين عاما وأصبحت في مصاف الدول الافريقية المتطورة في السنوات الأخيرة، ويوجد مثل كيني معروف لدى الشعوب الأفريقية دائم التداول يقول «عندما تتعارك الأفيال لا يدفع الثمن سوى العشب »19 وقد افتتح الرئيس المصري عبدالفتاح السيسي إحدى خطاباته بهذا المثل الشهير، وكما تم ذكره سابقا بأن الأفيال تعتبرمن الحيوانات الافريقية المعروفة حيث أصبحت رافدا مهما في قول الأمثال والحكم لدى الانسان الافريقي، وتوجد

حكم افريقية كثيرة مؤثرة في المجتمع الافريقي والتي غير منسوبة إلى دولة معينة كالمثل الذي يقول «إذا ظننت أنك صغير لإحداث تغيير حاول أن تعيش في غرفة مع ناموسة »<sup>20</sup>، ويقول المثل الجنوب افريقي «حتى النملة ممكن ان تؤذي في لا يعرج الفيل إذا في على الأشواك»<sup>21</sup>.

ونقرأ أيضا:

- «صلاة الدجاج لا تؤثر على الصقور»
- «الطريقة الصحيحة التي يعبر فيها الحمار عن امتنانه هي منح شخص ما الركلات المتتابعة»
- «امشي وحيدا إن كنت تريد أن تكون سريعا وامشي مع فريق إن اردت أن تصل بعيدا»
  - «الدجاجة التي تملك فراخا لا تأكل الدود»
- «لا تنطلق في رحلة باستخدام حمار شخص آخر»، «يبث الفهد الرعب في النفوس حتى وإن فقد أنيابه»
  - «من لدغه ثعبان خاف من اليرقة »
  - «رجل بلا امرأة كسلحفاة بلا قوقعة»
- «الحقيقة مثل قصب السكرحتى لوقمت بمضغها لفترة طويلة ستظل حلوة»
- «أولئك الذين يعرفون السباحة هم الذين يغرقون»

ولم تغيب الطبيعة أيضاعن الأمثال الأفريقية ومن أمثلتها:

- «إذا كانت الشـجرة لا تعرف الرقص سـوف تعلمها الرياح »
  - «البحار الهادئة لا تصنع البحّارة الماهرين»
  - «حتى لولم يصح الديك ستشرق الشمس»
  - «في الغابة تتخاصم الأشجار وتتعانق جذورها».

# الأمثال الشعبية في الدول العربية الواقعة في قارة إفريقيا

أهمية الأمثال الشعبية في الدول العربية الواقعة في قارة افريقيا ليست بأقل من جيرانها حيث تتميز الدول العربية في افريقيا بالإرث الحضاري والتاريخي الممتد ظله منذ سنوات طويلة على سبيل المثال دولتا المرابطين والموحديين اللتان حكمتا الأندليس كانت مركزيتهما في بلاد المغرب (المملكة المغربية حاليا)،إضافة إلى ذلك يعتبرابن رشد من العلماء الذين أفرزتهم المغرب والفيلسوف ابن خلدون أيضا الذي يعتبرمن تونس وكرمته الجمهورية التونسية بوضع رسم تخيلي له في العملة الرسمية، كون البلدان العربية في قارة إفريقيا تحتوي على مساحات ورقعات جغرافية شاسعة مما أدى ذلك إلى وجود أنسجة اجتماعية متعددة والتي أدت إلى وجود العديد من الأمثال والحكم في مختلف المواقف التي تعبرعن حياة الإنسان في تلك المجتمعات يجب أن نقف عند الأمثال التونسية التي تقول:

- «ترقيعك في البايد زايد»<sup>22</sup> ويقابله المثل الخليجي الشهير «لي فات الفوت ما ينفع الصوت»

وآخريقول:

«إذا فاتك الطعام قل شبعت وإذا فاتك الحديث قل سبعت»، يحتوي هذا المثل على البلاغة والدقة في الحكمة بغرض التغاضي عن بعض الأمور ليستمر الموقف على طبيعته بدون مقاطعات.

- «أولاد السارق يطلعوا مؤذنين» 23، هذه الحكمة
   تناقض المثل الخليجي القائل «كل حبة تطلع على
   بذرة» والحكمة الأولى لها وجود واقعى في المجتمع.
- وللأمثال الجزائرية دور كبير في وصف النسيج الاجتماعي والأسري بطريقة قدتكون ظريفة كالمثل القائل:
- «إذا تصالحت العجوز والكنة يدخل الشيطان الجنة »24

- «الذهب يغير المذهب »<sup>25</sup>
- «الاخوة إذا كبروا يصيرو إخوان »<sup>26</sup>

وفي المملكة المغربية أمثلة عديدة تحكي الواقع في الحياة اليومية ومنها:

- «دهن راسو بلعسل وخشاه في غار النمل»<sup>27</sup>
  - «سيربالنية وارقد مع الحية »<sup>28</sup>
- «هذي من الغرايب المرة مكحلة والرجل غايب »29، يضرب للاستغراب من المرأة التي تتبرح أثناء غياب زوجها

والأمثال في السودان لها طرح مختلف عن مثيلاتها من الدول العربية والتي تميزت برونق خاص في القول على سبيل الأمثال:

- «بلد ليس بلدك امش بها وانت عريان»
- «القلب القاسي تخاف منه الحجارة »<sup>30</sup>
- «الدين لو درهمين يسود الخدين » 31

# هل قارة افريقيا متخلفة في الجانب التنموي؟

بعد انتشار الاستشراق وبسط نفوذ الامبريالية الفرنسية موضعها في الأراضي الأفريقية التي أصبحت مصدراً هاما للمواد الخام والألماس والذهب حيث كانت للجمهورية الفرنسية النصيب الأكبرمن عدد المستعمرات في افريقيا الذي بلغ كالبريطانيين والبرتغاليين والاسبان وبذلك نجح كالبريطانيين والبرتغاليين والاسبان وبذلك نجح الفرنسيون في الاستيلاء على معظم المساحات في القارة ولفترة طويلة من الزمن، وقد بيّنت فتحية الفرنسي بإفريقيا: قراءة نقدية لمرتكزاته وأهدافه الفرنسي بإفريقيا: قراءة نقدية لمرتكزاته وأهدافه عن أبرز دواعي اهتمام الفرنسيين بقارة افريقيا كقوة أوروبية عظمي آنذاك:

1. توطدت الصلات بين الشرق وإفريقيا بصفة عامة وفرنسا بواسطة النشاط التجاري، وعن طريق تبادل السفراء والقناصل أحياناً، وتوالى الرحلات الفرنسية، ثم احتلال الشمال الإفريقي وحملة نابليون على مصر، والتي حدّدت العلاقة الجديدة بين الشرق والغرب، إضافةً إلى النفوذ الفرنسي في سوريا ولبنان، وفي هذا الصدد يقول الباحث محمد محمد حسين: (إنّ الحافز الأساسيّ لتكوين الإمبراطورية الاستعمارية الثانية هو- في اعتقادنا - حافزُ أديُّ ا لرد اعتبار فرنسا؛ فغزو الجزائر سنة 1830م كان ردَّ فعلٍ متوقّع لفقدان فرنسا جزءاً من مستعمراتها فيما وراء البحار، ثم لهزيمة نابليون سنة 1815م. وغزو تونس سنة 1881م كان ردَّ فعلِ لهزيمة نابليون الثالث سنة 1870م. ونجد انعكاس هذه الروح في عبارات التفاخر التي كانوا يطلقونها على إمبراطوريتهم، فَهُم تارةً يسمّونها «فرنســا ذات المائــة مليــون مــن الســكان»، وتــارةً «فرنسا الممتدة في بقاع العالم الخمسة»، وتارةً «فرنسا العظمى». وكان الرأي العام الفرنسي يقاوم بكلٌ قوة منح الاستقلال للمستعمرات؛ ظنّاً أنه إذا لم تستمر فرنسا في مكانها بين الإمبراطوريات الاستعمارية؛ فسوف تنزل إلى دولةٍ من الدرجة الثانية أو الثالثة).

2. القرب الجغرافي بين فرنسا والقارة الإفريقية، والحفاظ على المكتسبات السابقة المتمثّلة في مستعمراتها بالشمال الإفريقي (الجزائر شم تونس، وموريتانيا والمغرب الأقصى لاحقاً)، فكان من الحتميّ ربط تلك المستعمرات في الشمال والجنوب بعضها ببعض؛ وفق أنظمة مدروسة، كان للاستشراق الدور الأبرز في وضعها وتهيئتها.

3. غِنَى القارة الإفريقية الاقتصادي بالموارد الخام، وتوفّرها على طاقة بشرية مهمّة، من شأنها سدّ



الحاجة إلى اليد العاملة الرخيصة، ومَثّل نظام السرِّق والعبودية طريقاً ميسوراً ضمن التجارة الثلاثية بين أوروبا وإفريقيا وأمريكا؛ مكّن هؤلاء من إنعاش أسواقهم، ودعم تجارتهم.

4. التأثير في الرأي العام الداخلي بفرنسا وخارجها، وإقناعه بجدوى تلك الجهود الاستشراقية ما دامت ستكفل رفاهية الفرد والمجتمع الفرنسي 32.

بعد ذكر الأسباب أعلاه تبين بأن القارة السمراء لا تعاني من تخلف تنموي ولو كانت كذلك لما تعرضت أراضيها للغزو والاحتلال لعقود طويلة من الوقت وللاستشراق دور مهم في معرفة خفايا الحضارة الافريقية والدليل على ذلك ما فعله المستشرق الفرنسي شارل دي فوكو عندما عاش فترة في الصحاري العربية في إفريقيا

وبالخصوص مع الطوارق وقيل بأنه مرسول من الحهات الفرنسية العليا.

# هل عدّ الأدب الإفريقي هامشا ومنسيا؟

يقول الكاتب الجزائري أزراج عمر: حظي الأدب الأفريقي باهتمام عالمي متزايد، حيث بات هذا الأدب يحتل مكانة هامة سواء في الجوائز العالمية أو في الجامعات والإعلام، وله حضور بارز، لكن يبقى حضوره في العالم العربي ضئيلا رغم انتماء عدد من الدول العربية إلى القارة السمراء.

حصد الأدب الأفريقي المعاصر كثيرا من الجوائز العالمية وفي مقدمتها جائزة نوبل فضلا عن جوائز العونكور الفرنسية، واللوكر البريطانية، واللوتس الأفرو-آسيوية وغيرها من الجوائز ذات الصيت العالمي. إلى جانب هذا الامتياز فقد أصبح الأدب الأفريقي منتشرا في الجامعات الغربية والآسيوية حيث خضع ولايزال يخضع للتدريس وللدراسات الأكاديمية الحادة.

وفي السنوات الأخيرة فقد احتى الأدب الأفريقي مكانة متميزة في مجالي الدراسات الثقافية وما بعد الكولونيالية جراء ارتباطه بالدفاع عن الهويات الأفريقية وبالمقاومة للتمييز العنصري وللاستعمار اللافريقية وبالمقاومة للتمييز العنصري وللاستعمار القديم والجديد. ولا شك أن مقال جان بول سارتر الموسوم بدأورفي الأسود» الذي خص به أنطولوجيا الشعر الزنجي والملغاشي باللغة الفرنسية، والتي الشرف على إعدادها واختيارها الشاعر والرئيس السنغاني الشهير ليوبولد سيدار سنغور في عام السنغاني الشعري الأفريقي الغني بمضامينه التعريف بالمتن الشعري الأفريقي الغني بمضامينه وأشكاله في معظم بلدان المعمورة.

يرى النقاد الغربيون المختصون في الثقافات الأفريقية والمؤيدون أيضا لحركة التحرر الوطني في بلدان أفريقيا في القرن الماضي أن الأدب الأفريقي في

القارة السمراء جزء لا يتجزأ من الثقافة الإنسانية المناضلة من أجل تحقيق الحرية والعدالة في عالمنا. ومن الواضح أن هذا الاحتفاء بالأدب الأفريقي في الغرب قد تزامن مع جهود طبع دور النشر البارزة في أوروبا وخاصة في فرنسا وألمانيا وبريطانيا، وفي وأميركا الغربية والجنوبية وفي أستراليا لمختلف وأميركا الغربية الأفريقية في طبعات متنوعة الأمر الذي جعلها بمثابة ركن أساسي ضمن الآثار الكبرى المأدب العالمي. ففي بريطانيا، مثلا، صدرت العشرات من الأنطولوجيات الشعرية والمجاميع القصصية والروائية والمسرحية الأفريقية فضلا عن المؤلفات الفلسفية والفنية والنقدية الأدبية.

#### الخاتمة

لايمكننا القول بأن التخلف يسود قارة أفريقيا وهي تمتلك الإرث الإنساني والثقافي كما تم ذكره أعلاه، كما أن بعض الانثربولوجيين صنفوا العالم يعتوي على جهة متخلفة وجهة متحضرة على سبيل المثال شمال متقدم وجنوب متخلف وشرق متخلف وغرب متقدمة تنموياً وتمتلك وغرب متقدمة تنموياً وتمتلك للاستعمار أو الاحتلال كانت متقدمة تنموياً وتمتلك مواردها الخاصة كحضارة الازتيك والمايا و الانكا، وفي العالم العربي عندما نرجع إلى الوراء قليلا سنجد وفي العالم العربي عندما نرجع إلى الوراء قليلا سنجد أنفسنا في العصر باحتوائه على التجاوزات الاجتماعية والاخلاقية وفي المقابل عندما نقرأ لشعراء تلك الفترة على الناهم يتحلون بأفضل السمات الأخلاقية يقول عنترة ابن شداد في غض النظر:

# وأغض طرف ما بدت لي جارتي

# حتى يواري جارتي مأواها

ويقول الشنفرى في التأني أثناء تناول الطعام والندوق:

## وإن مدت الأيدى إلى الزاد لم أكن

## بأعجلهم إذ أجشع القوم أعجل

فليس من الإنصاف أن نقول عن أمة أو فئة مجتمعية بأنها متخلفة من دون إجراء مسح وكشف أنثروبولوجي شامل ولكن نستطيع أن نقول بأن هناك إقليما يحتوي على موارد ولكن لا يستطيع توظيفها كما هوموجود في قارة إفريقيا التي تحتوي على كمية كبيرة من المواد الخام كالألماس والذهب والنحاس ولهذه الأسباب توالت على بلدانها الحملات الاستعمارية بغرض التبشير بالديانة المسيحية ، لذا تشكل أفريقيا أكثرمن 50 % من الثروات النفطية والمعدنية في العالم، ورغم وأكثرمن ربع سكان العالم بين القارات الخمس، ورغم

القدرات البشرية والاقتصادية للقارة الأفريقية، إلا أنها تعتبر أفقر منطقة في العالم من حيث الحكومات والشعوب، كما تعتبر دولة النيجر أفقر دولة في العالم بمعدل 78 % من الشعب تحت خط الفقر، حسب آخر الإحصائيات للأمم المتحدة.

ويعود سبب الفقر المنتشر بكافة جهات القارة إلى النزاعات العسكرية الدائمة في عدد من الأقاليم، والعمليات العسكرية للدول الغربية التي تحاول حماية مصالحها الاقتصادية كالساحل الأفريقي، بالإضافة إلى حداثة الدول الأفريقية التي استقلت منذ عقود قليلة من الزمن. وهي عوامل أدّت إلى تفشي الفساد والصراعات على السلطة والاستقواء بالخارج على حساب الداخل.

84%D8%A5%D9%86%D8%B3%D8 %A7%D9%86-%D9%85%D9%86-%D9%88%D8%AD%D9%8A-%D8% A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D9 %88%D8%A7%D9%86

- 8. http://www.alkhaleej.ae/alkhaleej/ page/4585443d-3f51-41ee-8f12-0836383da206
- https://matadornetwork.com/ bnt/50-african-proverbs-to-get-youthinking/
- 10. https://safarijunkie.com/culture/african-proverbs/
- 11. https://www.noonpost.com/content/16295
- 12. ديـــوان البيـــت الواحد في الشـــعر العربي ص 13
- 13. معجم الحكـم والأمثال العالميـة والعربية ص331
  - 14. المصدر نفسه ص326
  - 15. المصدر نفسه ص208
  - 16. المصدر نفسه ص297
  - 17. المصدر نفسه ص60
  - 18. المصدر نفسه ص289
    - 19. المصدر نفسه 425
  - 20. المصدر نفسه ص426

#### الموامش

- 1. كتاب دراسة الانثربولوجيا المفهوم والتاريخ ص79
  - 2. المصدر نفسه ص96
  - 97. المصدر نفسه ص97
    - 4. المصدر نفسه 98
- 5. https://mawdoo3.com/%D9%84% D9%85%D8%A7%D8%B0%D8%A 7\_%D8%B3%D9%85%D9%8A%D8 %AA\_%D8%A3%D9%81%D8%B1 %D9%8A%D9%82%D9%8A%D8% A7\_%D8%A8%D9%87%D8%B0%D 8%A7\_%D8%A7%D9%84%D8%A-7%D8%B3%D9%85
- 44 كتاب أوروبا والتخلف في أفريقيا ص6. كتاب أوروبا والتخلف في أفريقيا ص6. https://akhbarak.net/news/2015/02/15/5901532/articles/17741260/%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%85%D8%AB%D8%A7%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%81%D8%B1%D9%84%D9%82%D9%84%D9%8A%D8%A9-%D8%AD%D9%83%D9%85%D8%A9-%D9%84%D9%

%D9%84%D8%B9%D8%A7%D9%84
%D9%85-%D9%88%D8%A5%D9%87
%D9%85%D8%A7%D9%84-%D8%A
7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D8%A8

- 32. h t t p s : / / a l a r a b . c o . u k /
  %D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%8
  5 %D8%AB%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%B4%D
  8%B9%D8%A8%D9%8A%D8%A9%D9 %85 %D9%86-%D9%8A%D9%8
  3%D8%AA%D8%A8%D9%87%D8%A7
  %D8%9F
- 33. https://www.aldiwan.net/poem116.html
- 34. https://www.aldiwan.net/poem1219.
- 35. https://www.sasapost.com/africa\_invest/

#### الصور

- https://i.pinimg.com/564x/cf/5e/f8/ cf5ef8261d666391bf28f61a0155b530.
   ipg
- https://i.pinimg.com/564x /68/5d/42/685d42b2169f622bb806fc4395a364da.jpg
- 3. https://i.pinimg.com/564x/40/14/ e 3 / 4 0 1 4 e 3 9 c 6 9 c b 3 f 3 2 9 0 b f -9ce19c057312.jpg
- 4. https://i.pinimg.com/564x /30/05/3a/30053aa8ef51cb75ab7cf98a5e56667b.jpg

- 21. المصدر نفسه ص427
- 22. المصدر نفسه ص319
  - 23. المصدر نفسه 413
- 24. المصدر نفسه ص326
- 25. https://pharostudies.com/?p=2827
- 26. روائع الحكـــم والأمثــــال العربيــــة والعالمية ص 516
  - 27. المصدر نفسه ص631
  - 28. المصدر نفسه ص532
- 29. https://www.nawaret.com/%D8%B2%D8%A7%D9%88%D9%8A%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A1/%D8%A3%D8%B5%D8%AF%D9%82%D8%A7%D8%A1-%D9%86%D9%88%D8%A7%D8%AA/%D8%A7%D9%85%D8%AB%D8%A7%D9%84-%D8%B4%D8%B9%D8%A7%D9%85%D8%AB%D8%A7%D9%85%D8%AB%D8%A7%D9%84-%D8%B4%D8%B9%D8%A8%D9%8A%D8%B4%D8%B9%BA%D8%A8%D9%8A%D8%BA%D8%A9-%D9%82%D8%AD%D8%A9
- 30. http://qaindex.com/Content/%D8 % A 7 % D 9 % 8 4 % D 8 % A 7 % D 8 % B 3 % D8%AA%D8%B4%D8%B1%D8%A 7%D9%82-%D8%A7%D9%84%D9 %81%D8%B1%D9%86%D8%B3% D9%8A-%D8%A8%D8%A5%D9% 81%D8%B1%D9%8A%D9%82%D9-%8A%D8%A7-%D9%82%D8%B1% D 8 % A 7 % D 8 % A 1 % D 8 % A 9 -% D 9 % 8 6 % D 9 % 8 2 % D 8 %AF%D9%8A%D8%A9-%D9%84%D 9%85%D8%B1%D8%AA%D9%83%D8 %B2%D8%A7%D8%AA%D9%87-%D9 %88%D8%A3%D9%87%D8%AF%D8 %A7%D9%81%D9%87?CtID=3&CID= 1968&TId=20&PN=0&PS=0&Dir=0
- 31. h t t p s : / / a l a r a b .
  c o . u k / % D 8 % A 7 % D 9 % 8 4
  % D 8 % A 3 % D 8 % A F % D 8 % A 8 % D 8
  % A 7 % D 9 % 8 4 % D 8 % A 3 % D 9 % 8 1 %
  D 8 % B 1 % D 9 % 8 A % D 9 % 8 2 % D 9 %
  8 A % D 8 % A 8 % D 9 % 8 A % D 9 % 8 6 % D 8 % A 7 % D 9 % 8 7 % D 8 % A A %
  D 9 % 8 5 % D 8 % A 7 % D 9 % 8 5 % D 8 % A 7



# عادات وتقاليد

|     | المعتقدات والطقوس                           |
|-----|---------------------------------------------|
| 104 | بين الإيمان والممارسة                       |
|     | حكايات المعتقد الشعبي في منطقة تبسة الجزائر |
| 118 | «شجرة التوت أنموذجاً»                       |



# د. عاطف عطيّه - لبنان

# المعتقدات والطقوس بين الإيمان والممارسة

ليس ثمة ما يدل على تميّز المعتقدات أكثر من ارتباطها بالمقدس. وهي عادة ما ترتبط بالدين.. ومنها الكثيريرتبط بالأسطورة، وما هو مترسخ في ذهن الانسان على أنه إيمان لا بالأسطورة، وما هو مترسخ في ذهن الانسان على أنه إيمان لا يدانيه شك، ولا يخضع للمناقشة. ولأن للمعتقدات هذا التميز، فقد برز منها وترسّخ ما له علاقة بالدين، أي دين. لالشيء إلا لأن الدين هو في الأخير منبع للإيمان، ومصدر لكل قداسة. ولأن الدين كذلك، فقداسته مرتبطة بمعتقدات لبست لباس القداسة لأنها تعبّر عن جوهره، وما نسج منه الوارثون، وعن مظهره أيضاً. وعادة ما تكون هذه المعتقدات غير قابلة للمناقشة، وتدخل في مجال الإيمان. والإيمان بالمعتقد، أي معتقد، يصدر عن القلب بالتسليم، لا يخضع للبرهان العقلي، ويخرج عن الاختبار التجريبي.



## مفهوم المعتقد

لا وجود لذهنية إنسانية، على صعيدي الفرد والجماعة، خالية من المعتقدات. فهي ملازمة لهذه الذهنية منذ وُجد الانسان، تؤمّن له التوازن النفسي، وتُشعره بالاستقرار اللازم، وتُلزمه بعقد أواصر العلاقة مع من ينتسب إليهم بعامل القرابة، أو الجيرة، وبعامل التعاون، ليأخذ ما هو في حاجة إليه، مقابل ما يقدر على إعطائه، في محيط طبيعي يفرض التعاضد للاستمرار في الحياة.

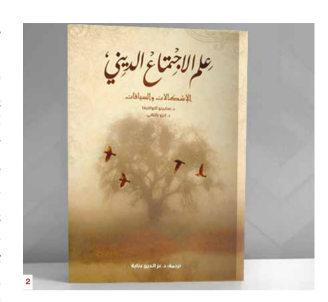
تشكل المعتقدات في هذه الحالات، الصمغ الذي يجمع ويقوّى، والخيوط التي تميزهنا الجمع من الناس عن ذاك، أو تقوّيه تجاهه، وتعطيه هويته، وإن كانت في حالتها الأولية. ولأهمية المعتقدات ودورها في تماسك الجماعة، لابد من التساؤل عن مفهوم المعتقد، وتعريفه، وعما يدل عليه في ذهنية الفرد والجماعة، وعن مدى قدرته على الاستمرار، وسرّ استمراره. وهل من الممكن أن تبطّل الحاجة إليه؟ وما هو الدور وضمن أي ظروف؟

ربما لم تأتِ المعاجم والموسـوعات القديمة والحديثة على تعريف المعتقد. لا ابن منظور، في لسان العرب، المصدر التقليدي في التعريف في اللغة العربية لجذور المفردات ومتفرعاتها، أتى على ذكر المعتقد؛ ولا ما يدلّ عليه في المعاجم الحديثة، مثل موسوعة علم الاجتماع لإحسان محمد الحسن، أو الموسوعة الفلسفية لروزنتال وبودون، هذا على الأقل ما رأيته. لم أجد تفسيراً لذلك إلااعتبار المعتقدات تدخل ضمن حقل المعارف غيرالمؤكدة، باعتبارها إيمانية، طالما ترتبط بالدين، أو الغيب. وقد دعم هذا التفسيرما قدمه أحمد زكى بدوي في تعريف للاعتقاد، المرادف هنا للمعتقد، وللعقيدة أيضاً، بقوله: «الاعتقاد قبول أي رأي كحقيقة، وهذا القبول فكري بالضرورة، ولوأنه قد يتأثر بالعاطفة .. يهجئ حالة عقلية للفرد تستخدم كأساس للعمل الاختباري.. ولا يعتمد صدق الاعتقاد على الحقيقة الموضوعية في حد ذاتها..»1.

بهذا المعنى يدخل الاعتقاد في حيّز الفرد الذي يكوّن وعيه ولا وعيه لاختباراته العملية. إلا أن الميدان الأوسع للمعتقدية، وفي الممارسة للمعتقدية، وفي الممارسة العملية للدين. ولا يقتصر الأمر على الأمور الدينية، عقيدة وممارسة، فحسب؛ بل يصل ذلك، إلى الأمور الغيبية والأسطورية التي تشغل حيّزاً واسعاً من الذهنية البشرية في كل مكان وزمان.

لم يعطِ العالم العربي الاهتمام اللازم بالمعتقدات. لذلك جاءت الأبحاث قليلة، وفي أكثريتها كُتبت خارج العالم العربي، وبلغات غير عربية. وما ظهر من كتابات حول هذه المسألة لم يتجاوز كتب الفقه والتشريع وعلم الكلام والفلسفة. ولم يظهر منها، باعتبارها ميداناً أساسياً في علم الاجتماع، إلا أبحاث قليلة، منها كتابات يوسف شلحد التي ظهرت منذ أربعينيات القرن الماضى: الأول بالعربية، «نحو نظرية جديدة في علم الاجتماع الديني »2؛ الصادر في سورية في العام 1946، ومن ثم بالفرنسية، بعد هجرة شاحد إلى باريـس حيث ظهرت أهـم مؤلفاته السوسيولوجيّة، في ما يختص بالعرب؛ وطبعاً، من خارج العالم العربي. وقد تناولت هذه المؤلفات أحوال العرب، والإسلام والمسلمين، وهي: «بني المقدّس عند العرب»، و «مدخل إلى علم اجتماع الإسلام »4. وقد نقلهما إلى العربية، أستاذ علم الاجتماع في الجامعة اللبنانية خليل أحمد خليل، مكتشف شلحد «العربي» ومقدِّمُه إلى قرّاء العربية. تحمل هذه المؤلفات تحليلاً وافياً للعلاقة بين المعتقدات الاسلامية والمحيط المجتمعي الذي نشأ فيه الاسلام. وتعتبرهذه المؤلفات، مع «الإسلام في رسالتيه، المسيحية والمحمدية »6 لأنطون سعاده، من الكتابات الرائدة، إذا لم تكن الأولى، في علم الاجتماع الديني في العالم العربي.

في هـذا المقال، تشريح لما اعتمد عليه شـلحد في تحليله للعلاقة بين الدين المجتمع، بالإضافة إلى ما جاء في كتاب أجنبي آخر تحت عنوان «علم الاجتماع الديني، الإشـكالات والسياقات» أن لمؤلفيه أكوافيضا وباتشي؛ وهـويبحث في العلاقة التاريخية بين السوسيولوجيا والدين، وفي العلاقة بين المقدّس والدين، وأبعاد التديّن.



ويعتبرهذا الكتاب بحقّ، من أهم المؤلفات التي بحثت في الاعتقاد، والتجربة والممارسة الدينية، مع تحليل وافِ لمسألة الانتماء الديني والمعرفة الدينية.

### المعتقدات الدينية:

أول ما قام به شلحد في معرض بحثه عن المعتقد، هوالتفريق بين العقيدة والمعتقد. فالعقيدة، حسب قوله، لا توجد إلا في الديانات المرتقية. ولأنها كذلك فهي متبلورة أكثر في تعريفها، وأوضح من المعتقد الذي يؤمن به الفرد في المجتمعات البدئية الذي يأخذه دون أدنى تفكيرفيه؛ وهوالتفكيرالذي لم يصل، بعد، في ارتقائه إلى مستوى الشك. هذا ما أعطى للمعتقدات كلها، ومنها الدينية، فرصة الانتشار بالإيمان، قبل أن يبدأ التفكير فيها بالعقل. في مرحلة الشك، تحوّل المعتقد، ومن أجل مواجهة الشك والفكاك منه، ولو إلى حين، إلى عقيدة واضحة الأفكار والمعالم، وقد «اتخذتها الديانة لتحفظ الأذهان من كل بلبلة وترد عنها غائلة الشك والإنكار» ، وإن اختلف عليها المؤمنون، فحوّلوها، باختلافهم، من عقيدة واحدة، إلى عقائد، في أجزاء منها، حسب ما يراه هذا المذهب، أو ذاك، من اتباع الديانة الواحدة. بهذا المعنى، «تصير المعتقدات معرّفة بمنحاها العام، وباعتبار الإيمان بها

دون تردد أو نقاش؛ والعقائد بمعناها العقائي الذي عليه أن يواجه المشكّكين والمنكرين، بالعقال اللازم المساند للإيمان، وفي كل التفاصيل» والا أن هذا، لا يمنع من أن يكون جزء من العقيدة، قلّ أو كثر، جزءاً وأجزاء من عقيدة أو عقائد متشابهة في المنحى العام للعقيدة الأم، ومختلفة في التفاصيل. أما الانتقال من طور المعتقدات إلى طور العقائد، فمسألة مرتبطة بالتطور الاجتماعي، وارتقاء الفكر البشري. ومع ذلك، يبقى في المعتقدات شيء من الإيمان بقدرة الخالق يبقى في المعقائد شيء من الإيمان بقدرة الخالق ترتبط بالأسطورة والسحر والعقائد، وفي كل الأحوال، يبقى قهم المعتقدات، والعقائد، مرتبطاً بالمجتمع الذي فهم المعتقدات، والعقائد، مرتبطاً بالمجتمع الذي

على هذا الأساس، يمكن وضع المعتقد، أو الاعتقاد أو العقيدة، على أنها متشابهة، حسب ممارستها في الواقع الاجتماعي التاريخي لكل مجتمع، وحسب استيعاب المجتمع لكل منها. فهي في الحالات الثلاث، «أقوال لاهوتية تفصح عن معتقد بيئة ما في زمن ما؛ وهذه المعتقدات تتعلق بأمور دينية ، سلّمت بصحتها السلطات الروحية ، وأمرت بالقول بها كأنها منهج الحق »12. بهذا المعنى، يصير المعتقد أو الاعتقاد أوالعقيدة، شأناً اجتماعياً دينياً، وانتاجاً مجتمعياً مستمَداً، في الأصل، من مصدرق دسى أعلى، عصيّاً على المخالفة. وإذا حصلت، يواجهها المجتمع باعتباره منتجاً وحارساً لها، بالعقاب المجتمعي الذي يصل في أعلى درجاته إلى العقاب بالموت، وفي أدناها، إلى الحرمان الديني والفصل الاجتماعي. في هذه الحالات جميعاً، يتحوّل عقاب المخالفين إلى قوة تشدّ أزر المؤمنين، وتزيد من تماسكهم، وترسّخ إيمانهم.

يحدد أكوافيف وباتشي الاعتقاد الديني بأنه «مجموع التصورات التي يبلورها الأفراد أمام كائن أعلى أوقوة متعالية أوخارقة.. (و) هو أساساً اعتقاد في شيء، يتضمّن خضوعاً وعجزاً واعترافاً بمحدودية، بين الكائن البشري وكائن أشد قوة مفعماً نوراً وصدقاً؛ (و) على ضوء هذا الإقراريصوغ الأفراد أنظمتهم المعرفية »13. هذا يعني أن المعتقدات الدينية

ما هي إلا تلك العلاقة التي تربط الانسان بالخالق. وهي ناشئة عن الحاجة إلى المعرفة المؤتلفة في نظام عام يصوغه المجتمع في سيرورته التاريخية، تحدده الديانات في عقيدتها وفي ممارساتها على ضوء العقيدة وهديها، وإن على مستويات مختلفة، حسب وضع المجتمعات التي تنمو وتنتشر فيها.

يعطي المعتقد الديني للفرد إيمانه الخاص المتصل بإيمان الجماعة التي ينتمي إليها، ويدلّه، إيماناً وممارسة، إلى الطريقة التي عليه أن يسلكها للتقرب من الله بالمعرفة، والابتعادعن أمور الدنيا بمفاسدها وشهواتها. والمعتقد بمبدئه الأساسي هذا، واحد بين الديانات جميعاً، السماوية منها والوضعية. والمعرفة الاعتقادية لا تقف عند حدود. فهي تتطلب الإيمان المطلق بخالق كلّي القدرة، لا يحدّه شيء، وليس قبله شيء في المعتقد العام. أما التفاصيل، فهي ما يختص به كل معتقد فرعي مقابل معتقد فرعي آخر. هذا ما ينطبق على الطوائف والمذاهب المسيحية والإسلامية، وغيرهما من المذاهب الوضعية. ومن جملة الفروقات ما يختص ما الخير والشر، والعدالة الإلهية، وعن الخلاص واليوم وفروعه بالنظام الاجتماعي السائد 14.

يؤكد الباحثان أكوافيف وباتشي على أن المعتقدات الدينية متلازمة مع الممارسة والتجربة والاحتفالات التي تعبرعنها عملياً. فتتحول، بذلك، المعتقدات الدينية إلى ممارسة يومية شخصية، يقوم بها الفرد، وإلى ممارسة اجتماعية تقوم بها الجماعة المؤمنة، من خلال انضمامهم جميعاً، بإيمانهم وممارستهم، إلى مؤسسة دينية اجتماعية، المسجد أو الكنيسة أو المعبد؛ المؤسسة التي تعبرعن توجّههم العملي، وعن المعانهم، في الزمان والمكان. هذا الانتقال من المعتقدات في صيغتها النظرية إلى الممارسة العملية، أو من الممارسة العملية النظرية عقدية، هوالذي يضمن استمرارية المعتقدات الدينية وفعلها في المجتمع الذي تنتمى إليه 16.

من الصعب في هذا المجال، التفريق بين المعتقدات الدينية وغيرها من المعتقدات، إن كانت أسطورية أو

سحرية أوسياسية، أوحتى ثقافية فكرية. ذلك أن بني المعتقدات متشابهة وإن اختلفت في المضمون والغاية. الشكل والممارسة لا يختلفان بين معتقد وآخر. يتوجهان جميعاً إلى كائن كلّى القداسة على الصعيد الديني؛ ذي قدرة فائقة، ثقافياً وسياسياً وإيديولوجياً على الصعيد المجتمعي. وفي أذهان الممارسين إيمانٌ مطلق بما يفعلون، أو على الأقل، بما يُظهرون، في علاقاتهم مع من وما يؤمنون به، وبين بعضهم بعضاً. لهذه الأسباب تتميز المعتقدات باكتسابها تلك الشحنة العاطفية من خلال الممارسة، مهما كان نوعها. من هذه الممارسات: المشاركة في الصلاة، تقديم الأضحية ، الاحتفال بالعيد ، الممارسات المتعلقة بمراحل حياة الانسان من الولادة إلى الموت. وما ينشأ عن ذلك ويترسّخ من أنواع التصديق بالإيمان: القدرة الخارقة على الشفاء، الحماية من المصائب، منح البركة، وصولاً إلى الاحتفالات والمهرجانات السياسية التى تمجّد هذا الزعيم أو المؤسس أو القائد.

هنا لا بد من التساؤل، هل ثمة فرق بين المعتقد الشخصي، وبين المعتقد المجتمعي نفسه، في النظرية والممارسة ؟

يلحظ أكوافيفا وباتشي هذا الفرق على أربعة أوجه؛

- 1. الوجه الأول يبين أن المعتقد أصلب من الانتماء والممارسة. ذلك لأن المعتقد الديني مترسخ في الذهن، حتى وإن لم يكن المؤمن بالمعتقد ممارساً لواجباته الدينية، أو اتخذ ما يشي بمخالفتها أو منا قضتها.
- 2. لا تتراتب في ذهن الانسان المعتقدات الدينية، وغير الدينية على أي وجه كانت. ولا تحظى بالتراتب نفسه الذي تضعه المؤسسة الدينية أو الاجتماعية التي ينتمي إليها.
- 3. من النادر خلوّ الذهنية الإنسانية من آثار معارف دينية مغايرة، وسحرية، وخرافية، وإيديولوجيّة، مهما أظهرت إنكارها لذلك، ومهما بالغ أصحابها في تنكرّهم لمعتقداتهم الدينية أو أظهروا عدم إيمانهم، أوحيى كفرهم، بها.

4. من الصعوبة بمكان، في التجريب، الفصل بين المعتقدات الشخصية والمجتمعية. لذلك لا يمكن الوصول إلى نتيجة مؤكدة في ممارسة المعتقدات، إن كانت نتيجة اختيار شخصي، أو نتيجة فعل مجتمعي<sup>61</sup>، يعطي لهذه المعتقدات الاهتمام اللازم، ويساهم في ترسيخها، على الصعيدين الفردي والجمعي، ما يؤدي إلى انسياق الفرد في إثر الجماعة، بصرف النظر عن محتويات معتقداتها؛ أونتيجة ردود أفعال نفسية على ظروف طارئة 11.

لـم تبق أمور التعاطي مع المعتقدات مقتصرة على الأمور الأسطورية، أو الخرافية والدينية، بل انتقلت المعالجة إلى الميدان الفلسفي والسياسي، أو ما يمكن أن نطلق عليه تعبير الإيديولوجي، وخصوصاً بعد ظهور الفلسفات الحديثة، وترسّخ العلوم السياسية والاجتماعية أ. إلا أن ما يميز المعتقدات، في شكل عام، هو جمودها وممانعتها للتغير. وفي الجمود تكمن إمكانية التحلل، إذا وُجدت الظروف الملائمة لذلك، وإن كانت المعتقدات الدينية أثبتها وأكثرها مقاومة للتغير أو الاندثار. ويتأتى ذلك من المدة الزمنية الطويلة التي يسود فيها المعتقد، ولا يبدأ بالتحلل والاندثار إلا عندما يصل معتقد آخر إلى القدرة التي تخوّله إلى أن يحل محلة 10.

### مفهوم الطقس ودلالته:

الطقس في معناه العام، عمل منظم بدقة، يقام لخدمة وإظهار معتقدات سحرية أو دينية، يفرضها الإيمان للقيام بها عملياً، لترسيخ الإيمان نفسه، من ناحية؛ والعمل على استمرارية المعتقد، من ناحية ثانية. منها: صقوس عيد الميلاد، طقوس العماد والختان، طقوس القداس الإلهي والأعياد الدينية عامة، والطقوس السابقة والمرافقة للصلاة في المساجد، وغبرها.

كما في مفردة المعتقد، لم يأتِ ابن منظور على ذكر مفردة طقس، في معناه المقصود هنا. ربما لم تكن ذات دلالة لغوية عند العرب خارج إطار أحوال المناخ، من

اعتدال أو تطرّف، برودة أو حرارة. وصار لهذه المفردة معناها الحديث، على ما يذكر المنجد في اللغة والأعلام، وهو المرادف للطريقة، أي الطريقة الدينية في إقامة الصلاة والشعائر بالترتيب والنظام 20، والمحافظة عليها بدوام تكرارها.

يقول لابلانتين إن الطقس «تصرّف إفرادي، وفي أكثر الأحيان جماعي؛ وهو يستعيد إلى حد ما، وبصورة ثابتة لا تتغير، مظهر مأثرة ذات نمطية أصلية تخصّ إلها ما، أوجداً معيناً. ويعمل الطقس بجهد، ليحقّق من خلال هذا التقليد، إعادة إحياء العصر المقدّس، أو الزمن الأسطوري» 2. وهو، على ما يقول، ذو قالب شبه جامد وتكراري، ولا فعالية مادية له، وإن كان يضفي طابع القداسة على تجربة معينة، بإعادة إحياء ذكرى حدثٍ حصل في الماضي، فيعيد تجديده في الحاضر 22. وهو بذلك يتميزعن التقاليد والعادات.

يعيد طوالبي مفردة الطقس Rite إلى الكلمة اللاتينية Ritus الــــة تعني الممارسة العملية للعادات والتقاليد في مجتمع معين. وتعني، في الوقت نفسه، والتقاليد في مجتمع معين. وتعني، في الوقت نفسه، كل أنواع الاحتفالات التي تستدعي معتقدات موجودة أصلاً خارج الإطار التجريبي، أي من غير الممكن البرهان على صحتها بالتجرية. لذلك يحصر طوالبي معنى الطقس في وظيفته التي تدعو إلى إثبات استمرارية الحدث التاريخي، «من خلال تكرار واستدامة القواعد التي تثبّته.. (فيعمل على) تكريس ديمومة الحدث الاجتماعي أو الأسطوري الذي أوجده.. (من أجل) إعادة خلق وتحيين لماضٍ غامض غالباً، لكنه يأخذ معناه عند الذين يستخدمونه على أنه فعل ديني» 23.

تحدد وظيفة الطقس، ميزته الأساسية، وهي التكرار باعتباره أساساً للساوك الطقسي، إن كان على مستوى الفرد أو الجماعة. ما يعني أن التكرار هو الذي يؤمّن استمرارية الماضي في الحاضر. والطقس في المعتقد الديني يستلزم مراعاة جملة من القواعد المرسومة بدقة تعطيه معناه وتثبّته من أجل إقامة علاقة حميمة ومعقولة بين «عالم الحياة العادية وعالم الأجداد والألوهيات الأسطوري» 24.

يتّصف الطقس بالتكيّف مع مقتضيات الحال المتغيرة بتغير أحوال المجتمع والارتقاء الذهني للناس فيه، مع الابقاء على ثبات المعتقدات، إلى أن يحل ما يستوجب التغير الكامل بالتخلى عن معتقدات بعينها، لصالح معتقدات أرقى وأكثر تعقيداً. في حالة ثبات المعتقد، يعمل المؤمنون به على الارتقاء بكيفية التعبيرعن إيمانهم بمعتقداتهم، بفلسفتها أو بمنهجية التفكير فيها، أو بالطرق المعتمدة عملياً على الصعيدين الاحتفالي والطقسي. وليس أدلٌ على هذا إلا ذلك الارتقاء الذي أوصل العرب، وشعوب كثيرة غيرهم، إلى التخلى عن آلهتم المخصوصة بقبائلهم؛ من العصر الطوطمي إلى الآلهة المتعددة التي بقيت معتمدة، إلى عشية ظهور الإسلام. وما كان ذلك ليتم لولا إحساس القبائل بالتراخي أمام ما استجد من التطورات والتغيّرات المحتملة، على ما يقول شاحت بنباهة، فتركت «الاتحاد يستوعبها شيئاً فشيئاً، كذلك، كان الأصنام والأوثان يخسرون تدريجياً من نفوذهم القديم، وينكسفون لمصلحة صنم أكبروأقوى، هو صنم المدينة كلّها »25. هكذا وصلت القبائل، في كل منطقة، إلى مرحلة التجمّع حول إله مديني واحد، أو أكثر، اعتمدته قبائل كثيرة؛ قبل أن تستجيب لدعوة النبي محمد إلى عبادة الإله الواحد الأحد، والتخلي عن العصبية القبلية واستبدالها بالعصبية الدينيّة. لذلك «لم تستطع الأمة الإسلامية أن تكون أكثرمن قبيلة عظمى تجسّد الأخلاقيات القبلية العامة "<sup>26</sup>.

### المقدّس والحرام:

يدل المقدّس على العالم الإلهي، والمدنّس على العالم الأرضي، ومن ضمنه الإنسان. ويدل الحلال على ما هو مسموح به دينياً، والحرام يدل على غير المسموح به دينياً، والحرام يدل على غير المسموح به دينياً، مع ما يرافق ذلك من تحمّل مسؤولية الخرق، وما يمكن أن ينشا عن ذلك من عقاب.

يأتي لسان العرب على ذكر المقدّس بالتفصيل. ربما ذلك متات من تأثير الدين، للعلاقة الوثيقة بين الدين

والمقـدس. ويعتبرابن منظور أن المقـدس هو المنزّه عن كل عيـب أو نقص أو دنس. ومـن المقـدس، التقديس الذي يعني تنزيـه الله عن كل ما لـه علاقة بالمـادة. والقدّوس هو الطاهر، والقداسـة هي الطهارة. أما التقديس، كفعل إنسـاني، فهو تطهير النفـس لتصير جديـرة بالاتصال مع الله بالصـلاة، «نقدّس لك أي نطهّر أنفسـنا لك، وكذلك نفعل بمن أطاعك نقدّسـه، أي نطهّره »27.

الحرام عند ابن منظور نقيض الحلال. الحرام ما حرّمه الله، ومنع استعماله أو ممارسته. والحرام يعني أيضاً، المطهّر أي الخالي من الدنس والرجس، هذا ما يعنيه القول: البيت الحرام والمسجد الحرام. وما هو مشابه لهذا المعنى ما يعنيه الإحرام في الحج. وهو أن يجتنب الحاج الأشياء التي منعه الشرع منها، وإن كانت حلالاً له قبل الحج، وبعده، و«كأن المُحرم ممتنع من هذه الأشياء» 28. هكذا نجد في لسان العرب معنيين للحرام، ظهرا في شكل مضمر. الحرام المدنس والرجس الذي هو ضد الحلل المباح استعماله وممارسته؛ والحرام بمعنى الطاهر والمقدس. تلازمَ هذان المعنيان إلى اليوم. فيقال في ثنائية واضحة، الحرام والحلال، والمدنس والمحدن.

وعليه، بإمكاننا المقارنة بين ما يعنيه كل جزء من هاتين الثنائيتين، بما أن كل منهما تحمل الوجه النقيض بين طرفيها. وفي كلام آخر، المقارنة بين المقدّس المناقض كلياً للمدنس، من جهة، والحلال المناقض كلياً للحرام، من جهة ثانية.

ولأن الثنائية ين متباينتان، وإن كانتا تنبنيان في جزء منهما على جنر واحد، أتت منه مفردة الحرام، الحرام بمعنى المقدّس، والحرام المناقض للحلال. بإمكاننا التأكيد على أن المدنّس ينتمي إلى العالم الدنيوي، مقابل المقدّس الذي ينتمي إلى العالم الإلهي. وبالمقياس نفسه، الحلال ممارسة دنيوية (المدنّس) مسموح به ومباح دينياً، مقابل الحرام الممنوع على الانسان ممارسته لأنه مخالف للتشريع الديني وخارج عليه، وفي الوقت نفسه، وبمعنى آخر، الحرام المرادف للمقدّس.

من المهم القول هنا، إن لا انقطاع في التواصل بين المقدد المهم القول هنا، إذ يمكن أن يتلبّس المقدد الإلهي والمدنّس الإلهي موجوداً مادياً، فيتقدّس هذا الموجود المادي كتجلً للوجود الإلهي، لا المادي. كما يمكن للمدنّس المادي (الإنساني) أن يتواصل مع العالم الإلهي، عن طريق نزع الدنس عنه بالتطهّر والصلاة.

في هذا المجال، يفصّل مرسيا إلياد القول في مسألة التضاد بين ما هو قدسي وما هو دنيوي. فالمقدس عنده، يمكن أن يُظهر نفسه في الحجر أو الشجرة. ويوضّح هذه الفكرة في القول، إن الأمر لا يتعلّق بتقديس الشجرة أو الحجر لوجودهما المادي الظاهر للعيان،، بل لأن المقدس الإلهي تجلّى فيهما. فهما، لذلك، «يُظهران شيئاً ما، لا هو حجر ولا هو شجرة، وإنما الكائن المطلق "20. والأهم من ذلك أن هذا التجلي الإلهي لا يظهر للحجر بذاته، أو للشجرة بذاتها، بل بما يضفيه عليهما الإنسان في ممارساته العملية، وفي ما توصّل إليه من خلال علاقته مع الحجر أو الشجرة، ولكن ليس أي حجر أو أي شجرة؛ بل هذا الحجر، وهذه الشجرة.

لا يبقى الحرام محصوراً كدلالة في تناقضه مع الحلال، في الممارسة الإنسانية، بل خرج عن ذلك ليدخل في علاقة مباشرة مع المقدّس. فيُعتبرهنا، على ما يقول يوسف شلحد، الوجه السلبي للمقدس<sup>30</sup>.

في مسألة المقدس، يقول شاحد إن من السهل فهم المقدس وملامسته من خلال نتائجه. وهذه النتائج، موضع إجلال وتبجيل وتكريم.. وخوف أيضاً، لأنها ذات تأثير شديد على حياة الجماعة، حسب ما تراه وتؤمن به. وهذا ما يعطي لهذه النتائج الصفة القدسية لأنها حصيلة التجلي الإلهي، وهو هنا يلتقي مع إلياد. ذلك يعني أن انتقال القدسي إلى المادي يتجلّى في تجسّده في الينبوع أو الشجرة أو الحجر. ولكن ليس بمعزل عن الانسان، بل هو الذي يعطيها صفة التقديس من خلال ما تثيره من مخاوف وهواجس واستعدادات لدى المؤمنين 3.

عالج شلحد مسألة الحرام وفصل القول فيه. فالحرام، على ما يقول، يمكن فهمه بمعنيين: كل ما هو

ممنوع؛ وكل ما هو مقدس. فالحرام المنوع هو ما كانت طهارته مانعة لانتهاك حرمته. لذلك لا يجوز للمرء أن يمسّ ما هو مقدس، على أي شكل كان أو هيئة، إلا إذا كان طاهراً، بمعنى أن الحرام هنا هو المقدّس.

والحرام أيضاً، هو ما لا يمكن الاقتراب منه أو لمسه لأنه نجس، والنجاسة هنا نقيض الطهارة. النجاسة دليل على الحرام، وكل ما هو نجس وقذر هو حرام. في هـنا المعنى المناقض للطهارة، وبالتالي للقداسة، نجد النتيجة نفسها التي يعطيها الحرام القدسي. فالحرام هـو «ما كان ممنوعاً، والمانع لـه قد تكون طهارته وقد تكون غاسته، وقد تكون عفّته، وقد تكون كثرة جرائمه »<sup>32</sup>. في هـذا المعنى، الحرام يمثل القوة في قداسته، وفي نجاسته، على السواء، لأن نتيجة انتهاك حرمة كل منهما.. واحدة.

ما يهمّنا هنا، البحث في الحدود التي تفصل العالم القدسي عن العالم الدنيوي، والأشياء المحرّمة التي تعني المقدّس وكيفية التعامل معها باعتبارها هذا 33 لتبقى بمنأى عن لمسها أو التعامل معها. هنا، تقوم الطقوس والشعائر الخاصة، والمتوجّبات التي على المؤمن القيام بها، لتخطّي الحدود في التعامل الإنساني، المدنّس بطبيعته، مع العالم القدسي. وأهمها شعائر التطهّرالي تمنع الفعل المدنّس عن انتهاك المقدّس.

انبنى الحرام على أساس المعتقدات الدينية، بمعنييه القدسي والنجس. ومنه ظهرما هو مناقص، أي ما هو مباح وما هو مشجّع عليه، أي الحلال. ولأن المقدّس والمدنّس في متناول الانسان، انبثقت الاحتفالات والمقوس الملازمة لها، من المعتقدات الدينية ؛ وأظهرت الطقوس كيفية التعامل مع الحرام بمعناه القدسي، وما يمكن فعله في منهجية مرسومة بدقّة، من أجل طلب المغفرة، والرجاء بتقبّل الشعائر، على اختلافها، حسب المناسبة، بالإضافة إلى الصلاة بالطريقة الفضلى؛ وتعلّم التفريق الدقيق بين الحلل والحرام، بمعناهما الديني، وتطبيق مناسك الحج بحذافيرها.

إن الربط بين المقدّس والحرام، حسب شلحد، هو تجسّدهما في محرّمات وممنوعات تفرض على الانسان



سلوكاً تجاه هذا وذاك؛ أي الابتعاد عن بعض موجودات الدنيا تقشفاً وزهداً، للإقتراب من المقدّس، من ناحية؛ وورك شهوات الدنيا ومفاسدها، من ناحية ثانية. وهذا يعني أن المقدّس يشكّل عامل جذب للتقرب من العالم الإلهي، من خلل بعض تجلياته المادية والإنسانية؛ والحرام يشكّل عامل دفع يُبعد الانسان عن الفعل المدنّس والنجس، للتقرب من العالم الإلهي الذي يمثل المقدّس. على هذا، يقول شلحد: «فيما يكون الحرامُ في جوهره أمراً بعدم الفعل، يكون القدسي، المنظور إليه تحديداً من زاويته الدينية، أمراً بالفعل».

كل ماعلى الانسان أن يفعله للتقرب من العالم الإلهي، ومرضاته بمسالك محددة، إن كان في التعاطي مع المقدّس أو الحرام، منبثت معتقداته ذاتها تجاه هذا المقدّس، وناشئ عن وعي تأثيره، في وجوده ومصيره. إذاً، لا فائدة مرجوّة من هذه المعتقدات إذا لم ينشأ عنها الاحتفالات المعبّرة عنها، وبالطقوس الملازمة لها. هنا يأتي التقارب بين المقدّس والحرام. الصلاة ممارسة قدسية. ولكن لا تجوز إلا بموجب شروط من المحرّم تجاوزها أو تجاهلها. ويصير المحرّم في هذه الحال ذا وظيفة واضحة، وهي حماية الانسان من شرّ الدناسة.

### المعتقدات والطقوس:

اكتسبت المعتقدات قدسيّتها لصلتها الوثيقة بالعالم الإلهي المقدّس. وأظهر ذلك حاملو لوائها بالاحتفالات العامة، وأمام حشود المؤمنين للتدليل

على الخضوع لها، وتبجيلها بالطقوس اللازمة التي تعطي للاحتفالات أهميتها، وللمعتقدات معناها. ولا تستقيم الاحتفالات بدون هذه الطقوس، أو بتجاوزها، لأنها وحدها الكفيلة بربط حاضر المحتفلين بأصول معتقداتهم، وتتيح، بالتكرار اللازم والمستمر، ترسيخ المعتقدات وتثبيت الإيمان بها. في هذه الربط بين الاحتفالات وطقوسها، وتلازمها مع المعتقدات، يصيرمن السهل أن تستمر هذه المعتقدات بالتكرار. وتصير الاحتفالات والطقوس بمثابة الحرس الأمين للمعتقدات، تحيط بها لحمايتها من أي نوع من أنواع التغيير، وبالتالي تزوّدها بالنسغ اللازم الذي يجعلها عصية على الاندثار.

نظرت السوسيولوجيا الفرنسية، على ما يقول طوالبي، إلى الطقس على أنه ذو وظيفة استرجاعية للمعتقدات التي تطلّبت وجود الطقوس كحاجة أساسية، كأدوات تقنيّة تعمل على استمرارية المعتقدات، سحريّة كانت أو أسطورية أو دينية، بمجموعها أو بمفردها. وذلك عن طريق «الاسترجاع الجماعي المستذكر لأصول الأسطورة والدين» قد ما يعنيه هذا، أن المعتقدات بوساطة المؤمنين بها، ومنذ اللحظات الأولى، يعملون على إيجاد الطقوس التي عليها أن تتلازم مع كل معتقد من هذه المعتقدات. ويصيراستذكاره، من بعد، من من هذه المعتقدات. ويصيراستذكاره، من بعد، من إعادة تمثيله أو التعبير عنه، بالدقة اللازمة، والصرامة المطلوبة، وبالتبجيل شديد الوضوح المتأتي من مزح المعتبد المعلق مع المحبة الشديدة. يترافق ذلك كله مع الإيمائيات الإيمانية الجسدية، والتعابير الكلامية المسلة المسلة

والمنغّمة، بما يعطي للاحتفال قيمته الفنية، من ناحية؛ وللمعتقد حقّه في التبجيل، من ناحية ثانية. هنا لا بد من التأكيد على أهمية التمثيل الطقسي من أجل تأمين الدفع اللازم لاستمرار المعتقد، ليترسخ أكثر في نفوس المؤمنين به، ويؤمّن له القدرة على الانتقال إلى الأجيال اللاحقة، الصغار منها على الخصوص، عن طريق المساركة والملاحظة، لتدخل في وعي هؤلاء، ولاوعيهم، من خلال الإحساس بها، بالمراقبة وإيقاظ حس التساؤل لديهم.. وتبقى وهكذا ذخيرة حية، بالنسبة للأجيال التي لم تولد بعد.

لا وجود لأي مجتمع إنساني بدون معتقدات خاصة به، أو مشتركة مع مجتمعات أخرى. وقد توصّلت معتقدات كثيرة، وقارات معتقدات كثيرة إلى أن تصل إلى مجتمعات كثيرة، وقارات ذات ثقافات مجتمعية متعددة، وحيى متباينة. وما يدل على أهمية المعتقدات أنها وجدت مع وجود الانسان، ووجود المجتمعات الإنسانية، وستبقى، وتتجدّد، ببقاء الانسان والمجتمع الإنساني.

ولأن للمعتقدات هذه الأهمية والتأثير في المجتمع، ظهرت الأنتربولوجيا الاجتماعية والثقافية لتعمل على رصد وتحليل معتقدات الانسان في المجتمعات الأولية الابتدائية (البدائية البرية) من أجل الوصول إلى معرفة كيفية نشوء المعتقدات لديها، ووظائفها، والغاية منها في حياتها اليومية، من أجل فهم وبلورة الأسباب التي أدّت إلى تقديسها. ولا يختلف الأمر عن ذلك في المجتمعات الحديثة، إلا في الوسائل والتقنيات، وربما في النظر أيضاً.

لا شك في أن المعتقدات تحظى بالاجماع في المجتمع الذي تنشأ فيه. وليس بالضرورة أن يكون الاجماع على معتقد واحد. الاجماع بالايمان بمعتقدات، وإن مختلفة. بمعنى أن لا فئة دينية أو مذهبية أو عنصرية إلا ولديها معتقد. مجموعها يشكل إيماناً بالمعتقدات. منها ما يتعلق بالحياة والسلوك وإحياء ذكرى، ومناسبات بعينها تخص هذا المعتقد أو ذاك؛ ومنها ما يتعلق بما وراء الحياة في شؤون المعاد والحساب والثواب والعقاب، وغيرها؛ ومنها ما يحفظ سير الأتقياء والصالحين وغيرها ومنها ما يتعلق بما الذين دعموا المعتقد بما قدّموه من تبشير وتضحيات

وأعمال صالحة. كلها محمولة على كاهل المعتقدات، تحت مسمّى ثقل الماضي وذاكرته. إلا أن تحميل ذلك للمعتقدات لا يكفي وحده. إذ لا بد إلا أن يبقى الحامل والمحمول في الذاكرة، ليشكّل المصدر الأساسي لإعادة انتاج الإيمان بهما وتمثّلهما تجاه الذات، وتجاه الآخر الماثل والمغاير. هذا ما على الاحتفالات والطقوس الملازمة لها أن تقوم به لدوام التذكير وشد أزر المعتقد والمؤمنين به. والتذكير في هذه الحالة حاجة مجتمعية وجماعية. هنا، يمكن ملاحظة الربط بين الاحتفالات والطقوس، من جهة والمعتقد منفرداً،

من أهم ما نشاً عن هذا الربط، الإبقاء على جذوة الماضى مشتعلة في نفوس المؤمنين بالمعتقد موضوع الاحتفال، وذلك باستحضار الماضي ليعيش في الحاضر بقيَمِـه وإيمانـه، وبإلغاء الزمن الفاصل بين الماضي والحاضر، ليصير الماضى حاضراً والحاضر ماضياً، على الأقل في زمن الاحتفال. تساهم الطقوس في هذا النقل من خلال منهجية عمل مرسومة بدقّة، حركات وإيماءات جسدية، صوتاً ونغماً. وفي ذلك كله ما يفسر، ليس فقط أهمية الاحتفالات والطقوس في ترسيخ المعتقدات والتعبير العملى عن الإيمان بها؛ بل أيضاً، عن «استدامة الطقوس عبرتاريخ الحضارات»36. ولأن الطقوس تؤمن استمرارية الأديان التي أسستها، فهي مؤطّرة في تخطيط صارم لعملية الاسترجاع، يُختصر في التنفيذ الدقيق للخطوات الطقسية، وذلك «من أجل إشباع نزعة الحفاظ على هذه الأديان التي تعتبر بطبيعتها مناهضة للتغيير»<sup>37</sup>.

وبما أن الطقوس لا تقوم منفردة، بل من خلال الاحتفالات المتلازمة معها، وهذه بدورها تقام لتبجيل المعتقدات، فلا يمكن تصوّر أي معتقد إلا بالتلازم بينه وبين الاحتفالات والطقوس، حتى في أكثر المعتقدات سريةً وحصراً. بل إن هذه الأخيرة في حاجة أكثر إلى الطقوس الملازمة للاحتفال بها، مهما كان عدد المحتفلين، ومهما كان الاحتفال سرياً 85. وكلما كان المعتقد سرياً، خوفاً على معتنقيه من القمع والملاحقة والاعتقال، يعمل المؤمنون به على إعطاء الاحتفال المزيد من الاهتمام والتنظيم، به على إعطاء الاحتفال المزيد من الاهتمام والتنظيم،

والتنفيذ بالطقوس اللازمة لزيادة التماسك بين المؤمنين، وتحفيزهم على تعميق إيمانهم.

من نافل القول التأكيد على أن المعتقدات، أسطورية كانت أوسحرية أودينية، متميّزة بتجذّرها في الذهنية المجتمعية، الشعبية منها والعالمة؛ أو هذا على الأقل، في ما يتعلق بالمعتقدات الدينية. ذلك أن المعتقدات الأسطورية والسحرية والخرافية، الملازمة بطبيعتها للعقلية الخرافية أوالسحرية، متلازمة مع الذهنية الشعبية أكثر، لأنها لم تتعرض إلى مدارك حديثة تنقلها من حالتها الذهنية الخرافية إلى حالة أحدث، تأخذ الظواهر بالعقل، أو بما تنتهى إليه التجربة، ويفضى إليه البرهان. إلا أن هذه العقلية تحوّلت إلى بنية أحدث على الصعيد المعرفي والاعتقادي؛ وهي البنية الدينية في كل ما فيها من معتقدات؛ منها ما هي معتقدات حديثة مبنيّة على العقيدة الدينية في كل تفاصيلها، ومنها ما سمحت به العقيدة الدينية من خلال توريثها إلى المؤمنين مع جذورها ومحتوياتها ما قبل دينية، ومنها ما إلتصق بالدين نتيجة الممارسات الدينية والفقهية الشعبية في مسارة الأدبان التاريخية.

وفي كل الأحوال، يمكن القول إن المعتقدات الدينية؛ ومن ضمنها المعتقدات السابقة على وجود الدين، وهي التي ارتضى القيمون عليه مساكنتها للمعتقدات الدينية، تُخول بطبيعتها دون أي إمكانية للتغيير، نظراً لثباتها والتسليم بها إيمانياً، من ناحية؛ ولعدم إمكانية إخضاعها للبرهان لأنها بطبيعة تشكلها تندرج خارج الإطار التجريبي، وبالتالي من غير الممكن الاقتناع بها بالتجرية والبرهان، من ناحية ثانية. ولأنها كذلك، تعمل المعتقدات الدينية على منع تبدّل الذهنيات، والإبقاء على البني الاجتماعية كما هي وق، الابما ترتضيه المعتقدات الدينية ذاتها.

### وظائف الطقوس الدينية،

من المفيد هنا، لفت النظر إلى أن أي معتقد ديني ينتج طقوسه الخاصة بالحدث الذي ظهر على أثره

هـذا المعتقـد، وثبتـه باعتباره واقعـة تاريخيـة. ظهر ذلك، في أكثره، لـدى الأديـان التوحيدية السـماوية التي حفظت أحداثها، وعملت على تكرار مناسـبات ظهورها أو فعلها، أو انفعالها بماحـدث، باعتبارها مـن جملة معتقداتها الإيمانيـة الدينية. إلا أن هـذا لا يقتصر على هـذه الأديـان، بـل سـبقتها أديان مـا قبـل، ومعتقدات لا دينيـة، عملـت علـى اسـترجاع أحداثها التاريخية أو الأسـطورية بالاحتفالات والطقوس المناسـبة التي يتكرر تذكّرها، سـنة بعد سـنة، إن كان في الحضارة الفارسية أو الفرعونية، أو العربية؛ وعلى الأخص في بلدان المشـرق، في كل مـا يتعلق باحتفالات توديع سـنة ذهبت، واسـتقبال كل مـا يتعلق باحتفالات توديع سـنة ذهبت، واسـتقبال سـنة جديدة، أو بالاحتفالات المناسـبة بقـدوم الربيع.

إذا أردنا التفصيل أكثر، يمكن القول إن المسيحيين، يحتفلون بمناسبة ميلاد المسيح بفرح مع لحظ تدرّح المراحل التي مرّت بها فترة الولادة، تبدأ بطقوس محددة من شـجرة الميلاد ومغارته وهدايا بابا نويل، إلى إقامـة الصلـوات باحتفالية ظاهرة تبيّن أهمية الحدث، باعتباره العهد الجديد للإنسانية. وكذلك الحال باحتفالية الفصح التي تدلّ على قيامة المسيح من الموت بعد العذاب الذي تكبّده خلال أسبوع الآلام من إلقاء القبض عليه وتعذيبه ومسيرة الجلجلة والصلب، مع ما يحمل ذلك من آلام تنعكس آلاماً على المؤمنين، تتجدّد كل سنة من خلال إعادة تمثيل الحدث صوتاً وصورة، وتمثيلاً جسدياً وصل إلى حد تنفيذ صلب حقيقى في أماكن كثيرة من العالم. فتكون الطقوس، بذلك، «المثّلة لهذه الوقائع، وبالدقة اللازمة، والتسلسل الناشئ عن معرفة تفاصيل الحدث، هي الكفيلة بإدامة الاستمرار والاستذكار، ليبقى الحدث حياً في ذاكرة المؤمنين، وليعودوا في لحظات إحياء الطقس إلى زمن ماض، فيحسّوا بأنه لا يزال حياً على أرض الواقع بالمشهد الملازم للذكرى التي لا ترال تحيا في نفوس المؤمنين»<sup>40</sup>.

لم يعطِ الاسلام للاحتف الات الدينية والطقوس الملازمة لها ما أعطته المسيحية لهما. ذلك لأن البساطة وعدم الاهتمام بالبهرجة والبذخ كانت الطريقة التي مارس بها المسلمون احتفالاتهم الدينية؛

وهي الاحتفالات التي اقتصرت على العيدين الفطر والأضحى، ومن ثم المولد النبوي، وبعض المناسبات الدينية كالاسراء والمعراج، وفتح مكة، وغيرها. كانت الصلاة الوجه الذي أظهر هذه الاحتفالات متوسلة مناسبات بعينها، منها صلاة الأضحى التي تستذكر التضحية الرمزية بالخروف الذي قدمه إبراهيم بدل ابنه إسماعيل، بناء على أمرمن الله. وكانت صلاة الفطرهي المؤذنة بانتهاء شهرالصوم، والاحتفال بذلك. ومن ثم معايدة المصلّين لبعضهم بعضاً، ومعايدة الأهل والأقرباء، مع تنظيم احتفالات وطقوس تقام خصوصاً للأطفال والفتيان الفرحين والمرحبين بهما ؛ يتشارك هؤلاء فرحهم خارج المنازل والحارات الضيقة، بالخروج إلى المتنفس العام في المدينة أو في القرى، بعد ارتدائهم ثياب العيد، وحصولهم على «العيدية»، ليأكلوا ويشربوا ويتمَرجَحوا ويركبوا الدراجات، وليتصرّفوا على سبجيتهم. هنا، وبمرور الأيام، كان على هذه الطقوس والاحتفالات أن تتغير، بتغير الظروف والأحوال، إلا ما له علاقة بالنواة الأساسية المتعلقة بالدين والتشريع الديني. فبقيت كما هي، مع زيادة الوسائل الحديثة التي يمكن أن تستعمل في إقامة الاحتفالات.

لا يقتصر دور الاحتفالات والطقوس على تأمين استمرار المعتقدات الدينية ، والتماسك الاجتماعي للمؤمنين بها ، أو على إظهارهم أمام الأغيار لاثبات الوجود ؛ بل هي ، بالإضافة إلى ذلك ، الوسيلة الأساسية للتقرب بوساطتها من العالم الإلهي ، من المقدس المتعالي الذي يتوجّب التطلّع إليه بالخشوع اللازم . وإقامة الاحتفالات مع طقوسها تعطي للمؤمنين الجرعات العاطفية اللازمة لإزالة ما يمكن أن يعتريهم من القلق وعدم الاستقرار ، في عالم يسير مبتعداً عن الإيمان وعن الله . على هذا ، يقوم الطقس مهما كان نوعه ، بوظيفته الثانية بعد تأمين استمرار المعتقد ، وهي إعادة التوازن الداخلي للإنسان في عالم مخيف وقاق يحيط به . وهو بذلك يمثل الوسيلة الأنجع للدفاع 14.

للتخفيف من حدّة ما يعتري الانسان من هموم وقلق وخوف من مصاعب الحياة، وجد القيّمون على معتقداتهم من رجال دين وفقهاء وعلماء ما يمكن أن

يخفف من معاناة الناس. فوجدوا أن ما من طريقة للتغلب على ذلك إلا بالابتعاد عن مباهج الدنيا واغراءاتها، والتقرّب من العالم الإلهي، ليتحقق بذلك، أقصى ما يمكن من السمو الإنساني.

لعل أهم الوسائل المتبعة لترسيخ المعتقدات الدينية، وإدامتها وإبقائها حية في نفوس المؤمنين، وتأمين استمراريتها من جيل إلى جيل، هي الصلاة والصوم والمشاركة في الاحتفالات، لما لها من علاقة في التقرب من النذات الإلهية. وذلك بتكرار القيام بما يرضي الله من خلال القيام بالطقوس المحددة، للتعبير، وبالتبجيل من خلال القيام بالطقوس المحددة، للتعبير، وبالتبجيل اللازم، عن الخضوع المطلق للمشيئة الإلهية. لا تختلف في ذلك، كل المعتقدات الدينية، في النظرية والممارسة. ذلك أنها كلها تتوحد في تمجيد الخالق، وفي التسبيح بأسمه. يكفي أن ننظر، لضيق المجال هنا، في طقس من طقوس المعتقدات الدينية، وهو الصلاة.

### الصلاة:

لاشك في أن الصلاة هي التعبير العملي عن الإيمان بمعتقد من المعتقدات الدينية. وهي الوسيلة الأساسية في كل دين للتقرب من الله أو الآلهة المتعددة، حسب الزمان والمكان. لا فرق في ذلك بين الأديان القديمة والحديثة الوضعية، والأديان السماوية. تعتمد كلها على الصلاة في أشكالها المختلفة، وطقوسها المتعددة بتعدد الأديان ذاتها. وهي، لذلك، الممارسة العملية للتعبير عن الإيمان، وعن الانتماء الديني، للتقرب من للتعبير عن الإيمان، وعن الانتماء الديني، للتقرب من المقيع أو وسيط يشكل حلقة الوصل بين الخالق شفيع أو وسيط يشكل حلقة الوصل بين الخالق والمخلوق، أو بين الإله ومريده، حسب كل دين، سماوياً كان أو وضعياً، وحسب كل معتقد داخل الدين نفسه.

يفصل شلحد بين صلاة الشعوب الابتدائية الطوطمية، وبين مثيلتها لدى الشعوب الحضرية. الصلاة الطوطمية تتوجه إلى من يكون معبوداً من القبيلة، إن كان من الأجداد أو الحيوانات، مقابل أن يكون مدافعاً عن مصالحها، وحامياً لها. ونظراً لتبادل

المصالح، تمارس القبيلة طقوس الصلاة بقيادة ساحرها أو عرّافها باعتبارها أمراً، على الطوطم طاعته وتنفيذه، وبمثابة التودد للآلهة (الطواطم) الأخرى ورجائها، للتخلص من أذاها. أما الصلاة الحضرية فتقوم على الدعاء والرجاء، والاعتراف بالضعف والخطيئة، أمام الإله المخصوص بكل قبيلة 42، ومن ثم الإله الواحد الأحد في الأديان التوحيدية.

علينا هنا إعادة التأكيد على أن الصلاة كانت، ولا تـزال، وسيلة المعتقد وطريقة المؤمن للتقرب من العالم الإلهي والمقدّس. هذا ما اعتمدته ومارسته كل الأديان، ما بعد الطوطمية 43، قديمها وحديثها. فالصلاة هي الوظيفة الأساسية والمركزية التي يتطلّبها المعتقد الديني في وجه عام. وهي التي تضع المؤمن في مواجهة مباشرة غير متكافئة مع المعبود، مواجهة تضرّعية بين مخلوق وخالق، أوبين متعالي وبشريّ؛ بين مؤمن يعيش في العالم الأرضي، أرض المادة والدنس والخطيئة والفساد، وبين العالم القدسي. ولأنها كذلك، فهي طقسية في الأساس، فيها من الحركات والكلمات ما يريد أن يوصله المؤمن إلى مسامع الإله الذي يسمع ويدرك كل شيء، في إيمان المؤمن وفي نظرته إلى العالم وييدرك كل شيء، في إيمان المؤمن وفي نظرته إلى العالم وييدرك كل شيء، في إيمان المؤمن وفي نظرته إلى العالم

القدسي. هذا يعني أن غاية الصلاة محاولة لاستحضار الاتصال والتواصل مع العالم الإلهي. ويأمل المؤمن، وهو يقوم بهذا الطقس، التقرب من الله أو المعبود وطلب رضاه، ورجاء المغفرة والصفح عن الخطايا المرتكبة بالنية والفعل. يتساوى في ذلك المسيحيون والمسلمون، وغيرهم في صلواتهم؛ إما خشوعاً وركوعاً ورسم إشارة الصليب على الصدور، وكلاماً مرسلاً أو منغماً؛ أو عند المسلمين، خشوعاً مع عقد الأيدي على الصدور، وركوعاً وملامسة الأرض بالجبين، على وجه معلوم وفي مرات خمس يومياً، وفي كلام منطوق في القلب أو باللسان، مع الأدعية اليت تدخل في صميم الصلة مع الإيمان بجدواها لذوي القلوب الطاهرة.

إلا أن المسألة تبقى، في كل حال، مرتبطة بالإرادة الإلهية في الإسلام، وبمن يشفع لديها في المسيحية، أو في أديان أخرى. طبعاً، ما عدا حالاتٍ خاصة أوجدها التشريع الديني، بالاضافة إلى خروقات إيمانية وسيعت الهوة بين ما يقوله التشريع الرسمي «الشرعي» للدين، وما يمارسه المؤمنون في حياتهم العملية.

طبعاً، الكلام في هذا الأمر، شأن آخر.

### الموامش

- أحمد زكي بدوي، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، مكتبة لبنان، 1978، بيروت، ص38.
- . يوسف شلحت، نحو نظرية جديدة في علم الاجتماع الديني (بالعربية 1946)، تحقيق وتقديم خليل أحمد خليل، دار الفارابي، ANEP، 2003، بيروت، الجزائر، 232 ص.
- يوسف شلحد، بنى المقدّس عند العرب، تعريب خليل أحمد خليل، دار الطليعة، 1996، بيروت، 192 ص.
- يوسف شلحت، مدخل إلى علم اجتماع الإسلام، تعريب خليل أحمد خليل، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 2003، بيروت، 208 ص.
- Joseph Chel الإسم الأصلي لجوزيف شِلحُد hod (الفرنسي) هو يوسف باسيل شلحت الحلبي السوري (1917 حلب 1997 باريس). وهو من السوسيولوجيين الفرنسيين المرموقين، من أصل

- عربي وذي ثقافة عربية لامعة. وقد ظهر اسم شهرته بالعربية شلحد بأصلها الفرنسي وشَلحَت بأصلها العربي. كما أن خليل وضع عنواناً جديداً للكتاب بدل الاسم القديم" علم الاجتماع الديني، كما ظهر أعلاه. أنظر في هذا الخصوص، مدخل خليل للكتاب، في:
- شلحت، نحو نظرية جديدة في علم الاجتماع الديني، مذكور سابقاً، ص13.
- أنطون سعاده، الإسلام في رسالتيه المسيحية والمحمدية (1941 1942 في سلسلة مقالات)، الطبعة الخامسة، دار الركن للنشر، 1995، بيروت، 290 ص، ثم أعادت مؤسسة سعاده للثقافة نشره منقحاً في طبعتين، واحدة ضمن الآثار الكاملة، 2001، وأخيرة مستقلة تحت عنوان: المسيحية والمحمدية والقومية، 2012، بيروت، 232 ص. وتظهر أهمية هذا الكتاب في ربط أمور الدين بالبيئة التي نشأ فيها.
- . سابينو أكوافيفا، إنزو باتشي، علم الاجتماع الديني،

- J. Cazeneuve, Sociologie du rite, PUF, 1971, Paris, P. 28.
- 25. شلحت، مدخل إلى علم اجتماع الاسلام، مذكور سابقاً، ص99.
- 26. هشام شرابي، النظام الأبوي وإشكالية تخلّف المجتمع العربي، ترجمة محمود شريح، الطبعة الرابعة، دار نلسن، 2000، بيروت، ص69 70.
- 27. إبن منظور، لسان العرب، مادة قدس، دار المعارف بمصر، 1981، القاهرة، ص3549 2550.
  - 28. انظر في هذا الخصوص:
  - المصدر نفسه، ص ص844 846.
- 29. مرسيا إلياد، المقدّس والمدنّس، ترجمة عبد الهادي عباس، دار دمشق، 1988، دمشق، ص17.
- 30. شلحد، بنى المقدّس عند العرب، مذكور سابقاً، ص26.
  - .31 المصدر نفسه، ص.24
- 32. شلحت، نحو نظرية جديدة، مذكور سابقاً، ص53.
- 33. يقدم لنا ميرسيا إلياد مثالاً واضحاً عن أهمية التفريق بين العالم الدنيوي والعالم الديني، ويكثّف هذا التفريق والعزل بمثال عتبة الكنيسة التي تفصل بين العالمين، كما عتبة الجامع وأي معبد. ويصف المحتوى الجواني للمعبد الذي يفتح نافذته، أو يحدد توجهه، للاتصال بالعالم الإلهي بمعزل عن العالم الدنيوي المدنّس، وليتميّز عنه. أنظر في هذا الخصوص للتفصيل:
- إلياد، المقدّس والمدنّس، مذكور سابقاً، ص27 30.
  - .34 المصدر نفسه، ض.27
- 35. طوالبي، الدين والطقوس والتغيرات، مذكور سابقاً، ص9.
  - 36. المرجع نفسه، ص9.
  - 37. المرجع نفسه، ص10.
- 38. أكثر ما يظهر ذلك، وإن كان ظهوره صعباً، في الجمعيات السرية والطوائف الباطنية التي تقوم باحتفالاتها وطقوسها بمعزل عن الآخر وبعيداً عنه. أنظر في هذا الخصوص كمثال على ذلك طقوس الاحتفالات في الجمعيات الماسونية، في:
- Sahar Hajj, Sociétés Secrètes: Pouvoir et Religion, diplôme d'études approfondies en Anthropologie, Institut des Sciences sociales, Université Libanaise, 2014, Beyrouth.
- 39. يعتبر روجيه باستيد أن الدين بطبيعته كمعتقد، والمتماسك في كل عناصره، يقف عقبة دون التغيير، ويرمي إلى المحافظة على ما هو قائم، أنظر في هذا الخصوص:
- Roger Bastide, Sosiologie des mutations

- ترجمة عز الدين عناية، كلمة، 1996، أبو ظبي، 194 ص.
- 8. شلحد، نحو نظرة جديدة، مذكور سابقاً، ص70.
- 9. عاطف عطيه، في الثقافة الشعبية العربية، المعتقدات
   في التقاليد والعادات، جرّوس برس، 2018، طرابلس، ص48.
  - 10. شلحد، نحو نظرية جديدة، ص70.
    - 11. أنظر في هذا الخصوص:
- سعاده، المسيحية والمحمدية والقومية، مذكور سابقاً، ص39 45.
- 12. شلحد، نحو نظرية جديدة، مذكور سابقاً، ص71.
- 13. أكوافيفا وباتشي، علم الاجتماع الديني، مذكور سابقاً، ص-78 79.
- 14. أنظر نموذجاً لهذه المعتقدات في أصولها وفروعها، للتفصيل:
  - المصدر نفسه، ص80.
- 15. حول أهمية العلاقة بين المعتقدات الدينية وممارستها والاحتفال بها بالطقوس اللازمة، أنظر:
   المصدر نفسه، ص82.
  - 16. أنظر في هذا الخصوص للتفصيل:
    - المدر نفسه، ص82 83.
- 17. للتفصيل حول التزامن بين ازدهار المعتقدات الدينية وممارسة الاحتفالات والطقوس الملازمة لها في الجزائر، وقابلية التغيير والتحديث، جاء رداً على توجهات المستعمر الثقافية المغايرة. أنظر:
- نور الدين طوالبي، الدين والطقوس والتغيرات، منشورات عويدات، ديوان المطبوعات الجامعية، 1988، بيروت، الجزائر، ص ص 59 69.
- 18. للتفصيل حول المعتقدات الحديثة وتأثيرها المجتمعي على الصعيدين الثقافي والسياسي، و... الإيديولوجي،أنظر:
- عطيه، المعتقدات في التقاليد والعادات، مذكور سابقاً، ص ص-54 52.
- 19. ر. بودون، وف. بوريكو المعجم النقدي لعلم الاجتماع، ترجمة نسيم حداد، مجد، 2007، بيروت، ص 527.
- 20. المنجد في اللغة والأعلام، الطبعة السابعة والعشرون، دار المشرق، 1984، بيروت، ص468.
- 21. فرنسوا لابلانتين، الخمسون كلمة المفتاح في الأنتروبولوجيا، ترجمة حنان غازي، دار نلسن، 2014.
  - 22. المصدر نفسه، ص240.
- 23. طوالبي، الدين والطقوس والتغيرات، مذكور سابقاً، ص34.
- 24. هذا القول لكزنوف ذكره طوالبي في المرجع المذكور سابقاً، ص35. وهو مأخوذ من المرجع التالى:

- مرسيا إلياد، المقدّس والمدنّس، ترجمة عبد الهادي عباس، دار دمشق، 1988، دمشق.
- المنجد في اللغة والأعلام، الطبعة السابعة والعشرون،
   دار المشرق، 1984، بيروت.
- نور الدين طوالبي، الدين والطقوس والتغيرات، منشورات عويدات، ديوان المطبوعات الجامعية، 1988، بيروت، الجزائر.
- هشام شرابي، النظام الأبوي وإشكالية تخلّف المجتمع العربي، ترجمة محمود شريح، الطبعة الرابعة، دار نلسن، 2000، بيروت، ص70-69.
- يوسف شلحت، مدخل إلى علم اجتماع الإسلام، تعريب خليل أحمد خليل، المؤسسة العربية للدراسات والنشر،2003، بيروت.
- يوسف شلحت، نحو نظرية جديدة في علم الاجتماع الديني (بالعربية 1946)، تحقيق وتقديم خليل أحمد خليل، دار الفارابي، ANEP، 2003، بيروت، الجزائر.
- يوسف شلحد، بنى المقدّس عند العرب، تعريب خليل أحمد خليل، دار الطليعة، 1996، بيروت.
- J. Cazeneuve, Sociologie du rite, PUF, 1971. Paris
- Roger Bastide, Sosiologie des mutations religieuses,- la sosiologie des Mutations, puf, 1970, Paris.
- Sahar Hajj, Sociétés Secrètes: Pouvoir et Religion, diplôme d'études approfondies en Anthropologie, Institut des Sciences sociales, Université Libanaise, 2014, Beyrouth.

### الصور:

- https://img.over-blog-kiwi. com/0/21/62/29/201211/ob\_ aa1e02\_222000-128845160526248-100002022956837-204270-429.jpg
- 2. https://www.mominoun.com/
  picture/2016-11/reel/581cbf818581c889059691.jpg
- https://www.mominoun.com/picture/2019-11/reel/5dc14caea8c9d1277714774.jpg

- religieuses, la sosiologie des Mutations, PUF,1970, Paris,p158.
- 40. عطيه، المعتقدات في التقاليد والعادات، مذكور سابقاً، ص68-67.
- 41. هذه الفكرة كانت الفرضية الأساسية في أطروحة طوالبي حول الدين والطقوس والتغيرات. أنظر في هذا الخصوص:
- طوالبي، الدين والطقوس والتغيرات، مذكور سابقاً، ص38.
  - 42. أنظر في هذا الخصوص للتفصيل:
- شلحت، نحو نظرية جديدة، مذكور سابقاً، ص75
   78.
- 43. أنظر في هذا الخصوص حول الطوطمية عند العرب القدماء، وما كانوا يفعلونه في إلههم الطوطمي إبان الضيق أو القحط:
- محمد عبد المعين خان، الأساطير والخرافات عند العرب، الطبعة الثانية، دار الحداثة، 1980، بيروت.

### المصادر والمراجع:

- إبن منظور، لسان العرب، دار المعارف بمصر، 1981، القاهرة.
- أحمد زكي بدوي، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، مكتبة لبنان، 1978، بيروت.
- أنطون سعاده، الإسلام في رسالتيه المسيحية والمحمدية (1941 1942 في سلسلة مقالات)، الطبعة الخامسة، دار الركن للنشر، 1995، بيروت، ثم أعادت مؤسسة سعاده للثقافة نشره منقحاً في طبعتين، واحدة ضمن الآثار الكاملة، 2001، وأخيرة مستقلة تحت عنوان: المسيحية والمحمدية والقومية، 2012، بيروت.
- محمد عبد المعين خان، الأساطير والخرافات عند العرب، الطبعة الثانية، دار الحداثة، 1980، بيروت
- ر. بودون؛ وف. بوريكو، المعجم النقدي لعلم الاجتماع، ترجمة نسيم حداد، مجد، 2007، بيروت.
- سابينو أكوافيفا؛ إنزو باتشي، علم الاجتماع الديني، ترجمة عز الدين عناية، كلمة، 1996، أبو ظبى.
- عاطف عطيه، في الثقافة الشعبية العربية، المعتقدات في التقاليد والعادات، جرّوس برس، 2018، طرابلس.
- فرنسوا لابلانتين، الخمسون كلمة المفتاح في الأنتروبولوجيا، ترجمة حنان غازي، دار نلسن، 2014، دروت.

### د. بوقفة صبرينة - الجزائر

# حكايات المعتقد الشعبي في منطقة تبسة الجزائر «شجرة التوت أنموذجا»



يعرف الأدب الشعبي في العادة على أنه ذلك الأدب الذي أنتجه فرد بعينه ثم ذاب في ذاتية الجماعة التي ينتمي إليها مصورا همومها وآمالها وآلامها في قالب أدبي عجائبي مدهش، وقد عبر بمختلف أشكاله الشعرية والنثرية عن حياة المجتمع وممارساته وأفكاره ومعتقداته، ومن هذا المنبر تبلورت فكرة موضوع البحث والمعنون بد: «حكايات المعتقد الشعبي في منطقة تبسة /الجزائر» شعجرة التوت أنموذجا، للغوص في مختلف الممارسات العقائدية الممارسة في المنطقة موضوع الدراسة والنبش في أصولها وجذورها التاريخية للوصول إلى الأفكار الأولى والركائز التي أسست عليها هذه المعتقدات والإشكالية المطروحة في هذا المقام.



### - ماالمقصودبمصطلح المعتقد الشعبى؟

- ماهي الجــذور والدعامات الأولى لمختلف الممارسات العقائدية في المنطقة موضوع الدراســة؟

وللإجابة عن الإشكالية السابقة الذكرارتأيناأن نتناول بالدراسة العناصر الآتية:

- 1. الخصائص الجغرافية والتاريخية لمنطقة تبسة.
  - 2. مفهوم مصطلحى: الحكاية والمعتقد.
- 3. المعتقدات الشعبية في منطقة تبسة وجذورها التاريخية «شجرة التوت» أنموذجا.

ثم أتبعنا العناصر بخاتمة تناولت أهم النتائج المتوصل إليها في البحث.

وتهدف الدراسة إلى الغوص في أصول ممارساتنا العقائدية للوصول إلى جذورها الأولى والتي تعود في الغالب إلى ديانات بدائية مرتبطة بالطبيعة آمن بها الإنسان الأول واعتنقها خوفا ورهبة تارة لنيل رضا الآلهة ودرء أذاها تارة أخرى.

### الخصائص الجغرافية والتاريخية لمنطقة تبسة:

### 1) الموقع الجغرافي:

تعتبرتبسة من أهم ولايات القطر الجزائري لها تاريخ ضارب في الجذور حافل بأعرق الحضارات القديمة والتي لازالت أثارها الباقية شاهدة عليها، حيث وقعت تحت وطأة الاحتلال الروماني مرورا بالوندالي والبيزنطي، وصولا إلى الاحتلال الفرنسي، وتقع المنطقة في أقصى الشرق الجزائري «في سفح منطقة تضاريسية جبلية وعرة عالية القمم أحيانا ومتوسطة الارتفاع في بعض المناطق»1.

يحدها شـمالاولاية سـوق أهارس وجنوبا ولاية الوادي، أمـامن جهة الغـرب فتحدهـا ولايتا أم البواقي وخنشـلة، ومن الشـرق فتحدها الجمهورية التونسية، تتربع المنطقة على مسـاحة تقدرب: «14227 كلم، يسـودها مناخ شبه قـاري يتميزبالـبرودة والأمطـار غيرالمنتظمة والمناخ شـبه الصحراوي الذي يمتاز بالجفاف وهبوب رياح سـاخنة »2.

### جذورالتسمية:

اختلفت الآراء والمعطيات حول أصل ومعنى «تبسة» فقد رجح «أحمد سليماني» في كتابه: «تاريخ المدن الجزائرية» أن أصل المصطلح تيفيست يعني مدينة المائة معبد، تشبيها لها بمدينة طيبة الفرعونية يقول في ذلك: «ومع خصب المعطيات التاريخية فإن اسم تبسة مشتق من مصطلح تيفيست وتعني مدينة المائة معبد».

غيرأني أرى أن هذا الرأي أبعد عن الصواب ذلك أنه ومن المعلوم أن المنطقة لا تحوي من الآثار التاريخية، إلا معبدا واحدا وهو معبد الإله «مينرف» ويعد من أشهر الآلهة عند الرومان «ومن آلهتهم العظمى جوبتيروهو إله المطر، ومنها جونون وهي آلهة النور والزواج، ومنها مينرف وهو إله الفطانة، ولهذه الثلاثة برومة معبد مشترك بينها ويعتقدونها حامية روما» 4.

أما «عبد السلام بوشارب» فله رأي آخر مخالف تماما للرأي الأول حيث يرى أن تسمية تبسة مشتق من الكلمتين «الفينيقتيين بيت أبيست ومعناها بيت الجفاف، وعلى العموم فهي مدينة نوميدية المنشأ ضاربة في أعماق التاريخ 5. ويرجع المؤلف تسمية المنطقة إلى العهد الفينيقي، لكن هذا الرأي يبقى متضاربا ذلك أنه ذكر وفي نفس المرجع أن مدينة تبسة «أسست قبل العهد الفينيقي سنة 814 ق.م، أي كانت تعرف باسم تيفست في العهد الروماني 6.

أما الشائع بين السكان أن المصطلح يرجع إلى الأصل البربري الذي أطلقه عليها السكان الأصليون (تيفست) والذي يعني (اللبؤة) أنثى الأسد، وبقي المصطلح متداولا إلى غاية التواجد الروماني في المنطقة إن الناظر بعين المحقق في أصل المصطلح «تيفست» والذي يبدأبتاء وينتهي بتاء أخرى على غرار تسمية معظم ولايات القطر الجزائري، تيسمسيلت، تقرت، تيارت يرجع إلى الأصل البربري.

ومع نزوح العرب لمنطقة شمال إفريقيا خلال فترة الفتوحات الإسلامية في السنة السابعة والعشرين للهجرة، واختلاط اللسان البربري باللسان العربي، تغيرت

التسمية من تيفست إلى «تبسة» بإبدال الحروف ٧ الشفوي الأمازيغي بحرف B ب الشفوي العربي ووجه الشبه بين الحرفين أنهما من الحروف الشفوية المهجورة يتذبذب معها الوتران الصوتيان عند النطق بهما، وقد ذكرياقوت الحموي (626-574هـ) في كتابه «معجم البلدان» هذه التسمية يقول في ذلك: «تبسة بالفتح ثم الكسروتشديد السين المهملة بلد مشهور من أرض إفريقية بينه وبين قفصة ست مراحل. وهو بلد قديم أثار الملوك وقد خرب الآن أكثرها»7.

ومع تطور اللغة وتعاقب الأجيال تغيرت تسمية المنطقة من تبسة إلى تبسة بإبدال حركة التاء الأولى سكونا وفتح الباب لسهولة نطقها على الألسن.

### 2) تاريخ المنطقة:

### • تبسة ما قبل التاريخ:

تعاقبت على مدينة تبسة مختلف الحضارات العريقة والموغلة في القدم كالحضارة الفينيقية والرومانية والبيزنطية، وساعد هذا التفاعل والتمازج الحضاري فى تشكيل هوية المجتمع الشعبى فى المنطقة كما لعب دورا أساسيا في صياغة الثقافة الشعبية الخاصة به سواء أكانت ثقافته مادية أولا مادية وقد عرفت تبسة بمختلف ربوعها والمناطق المجاورة لها الحياة منذ مئات بل آلاف السنين بدءا بالعصر الحجري القديم أوما يعرف بالحضارة الأشورية، والتي تعرف فيها الإنسان على الطبيعة والمناخ من رياح وأمطار وبرد وشمس حارقة لذلك فكرفى بناء الكهوف التي كانت مقره الرئيسي لتقيه من قساوة المناخ وخطر الحيوانات الضارية، ومن آثار هذه الحضارة في الجزائر «منزل قرب معسكر ومنازل أخرى بجهات وهران، الجزائر، سعيدة، عين مليلة، سطيف، عين البيضاء»8، ومن خلال جميع المعطيات الجغرافية والبيئية السائدة تطلبت حياة الإنسان البدائي في منطقة تبسة أدوات حجرية وخشبية أو عظمية تساعده على قضاء شــؤونه اليوميــة، فكانت بداية تفكيره في الصنع والتشكيل، لذلك كان الحجر أول مادة استخدمها وضع منها أدواته الأولى التي ساعدته في التأقلم مع بيئته «فاخترع ما يسمى بالأداة ذات الوجهين

والتي تم اكتشافها بالعوينات حوالي 60 كلم شرق الولاية، كما اكتشف موقع آخر في منطقة الماء الأبيض ويقع حوالي 40 كلم جنوب تبسة».

### • الحضارة القفصية:

شهدت هذه الحضارة تطورا لم يتجاوز حدود قفصة وتبسة، وقد سميت بهذا الاسم نسبة إلى قفصة، كما سميت أيضا بالحضارة الحلزونية نسبة إلى قواقع الحلزون التي كانت تغطي مساحات شاسعة من المنطقة، حيث كان يمثل الغذاء الأساسي للإنسان الذي انتقل في هذه المرحلة من نمط حياة تعتمد على الاستهلاك المباشر إلى نمط يعتمد على الانتاج لذلك فكر في صنع «أسلحة دقيقة تؤدي أغراضه المختلفة بسرعة وتكون في متناول يده بسهولة بدلا من الأسلحة الكبيرة » ومن «مظاهر يده الحضارة في منطقة تبسة أدوات السحق المكتشفة والفؤوس المصقولة التي عثر عليها في مواقع ثليجان، وعين مستيحية » ٥٠.

### الاحتلال البيزنطي:

لم يختلف البيرنطيون عن نظرائهم الوندال من ناحية القتل والتنكيل بالسكان الأصليين لمنطقة تبسه، فبعد أن عين (SOLOMON)حاكما على إفريقيا قدم إلى تيفست ووجدها في حالة بائسة فاحتلها في بداية الأمر، ثمر بتسوير المنطقة لحمايتها من القبائل المتمردة فشيد القلعة في ذلك الوقت في القرن السادس ميلادي، فشيد القلعة في ذلك الوقت في القرن السادس ميلادي، وهي من أهم وأعرق الآثرار البيزنطية في منطقة تبسة ذات شكل مستطيل «مزودة بأربعة عشر برح مراقبة لها ثلاثة أبواب: أحدها في الشمال وهو قوس كركلا والثاني في الشرق وهو باب سولومون . والثالث في الحنوب بجوار عين شهلة وهو باب سري يستعمل في الحالات الاضطرارية »11.

### • الحضارة الرومانية:

قبل أن تقع مدينة تبسة تحت وطأة الاحتلال الروماني وتصبح تابعة لروما كان السكان الأصليون للبلاد رافضين لهذه السيطرة وذلك عن طريق شن الكثير من الثورات، كان أهمها ثورة تاكفاريناس حيث قامت بها قبائل المزالمة التي كانت أقوى تجمع بربري في



ذلك الوقت، تمتد مضاربها من شرق البلاد التونسية، فجبال تبسة وحتى مدينة باتنة غربا، فقد اعتمد في ثورته على هذه القبائل التي كانت الدعامة الأساسية لاستمرار ثورته سنوات طويلة ، لكن بالرغم من الثورات المتكررة التي قام بها سكان المنطقة إلا أن تبسة وقعت تحت السيطرة الرومانية بعد سقوط قرطاج سينة 146 ق م»<sup>12</sup>. وخيلال فيترة الاحتيلال الرومياني عرفت تبسة تطورا هاما وانتعاشا في قطاعي الاقتصاد والعمران حيث عمد الرومان إلى تشييد القالاع العسكرية، وإنشاء المدن والمعابد والمسارح وتعبيد شبكة الطرقات مثل «الطريق الرابط بين قرطاج وتبسـة »13. كما انتشـرت «زراعـة الكـروم والزيتون في المنطقة مما أدى إلى انتشار المعاصر، وأشهرها معصرة برزقان المتواجدة قرب الماء الأبيض »14، وخلال فترة حكم الإمبراطور الروماني: سبتير سيفير (Septime sèver) وولدیـه أخوهـم كـراكلا «sèver 217م»، الـذي منح حق المواطنة لأهالي المنطقة «وعلى شرفه تم بناء قوس النصر كراكلا الذي يشبه إلى حد كبيرقوس جانوس، بروما إلا أنه أغنى منه من ناحية الرسومات النباتية والهندسية »15. أما من ناحية الدين فالآثار الرومانية للمعابد الموجودة على ربوع مساحة تبســة خيردليــل على العبـادات الــتى اعتنقهــا الرومان واعتقدت بها شعوب المنطقة ولعل أهمها معبد الإله «مينرف» الذي خصص لعبادة مختلف الآلهة وتقديم

القرابين لنيـل رضاهـا ودرء أذاها.

كما عرفت تبسه ظهور الديانة المسيحية وتعتبر البازيليكامن أهم الكنائس الموجودة في المنطقة وقد كانت عبارة عن «هيئة إدارية وقضائية في أول الأمر، وعند اعتناق الإمبراطورية الرومانية للمسيحية أطلق عليها بازيليكا سانت كرسبين أقل الأمر، وعنداعتناق الإمبراطورية الرومانية »16. كما كان للرومان الكثيرمن المعتقدات التى تركت أثرا واضحابين طيات ممارساتنا الحياتية، فعلى سبيل المثال لا الحصر اعتقد الرومان قديما في الحسد، وكانت التمائم شائعة الاستعمال «سواء علقها الأشخاص على أبواب منازلهم أوعلى صدورهم لطرد الأرواح الخبيثة وكانت التعاويذ السحرية تستخدم لمنع الأخطار والشفاء من الأمراض وإنزال المطرمن السماء »17. وللوقاية من العين يعلق سكان منطقة تبسة على أبواب منازلهم أوعن الأسطح تمائم والتميمة «أشياء تضم أو تمثل صورا تحمل دفعا للأخطار أو الأذى أو الأمراض »18.

# مفهوم الحكاية:

### 1) لغة:

يعرف ابن منظور (1232-1311م) الحكاية في معجمه «لسان العرب» بقوله: «الحكاية كقولك حكيت فلانا وحاكيت فعلت فعله أو قلت مثل قوله وحكيت عنه الحديث حكاية ابن سيده: وحكوت عنه حديثا في

معنى حكيته، وفي الحديث ما سرني أني حكيت إنسانا وأن لي كذا وكذا أي فعلت مثل فعله . والمحاكاة المشابهة، تقول فلانا يحكي الشمس حسنا ويحاكيها وحكيت عنه الكلام حكاية، وأحكيت العقدة أي شددتها "أ. أي أن الحكي هو نقل الكلام وتقليده، أما «ابن فارس» فيعرف المصطلح في معجم «مقاييس اللغة» بقوله «حكى: الحاء والكاف وما بعدها مثل. وهو إحكام الشيء، بعقد أو تقرير، يقال: حكيت الشيء، وحاكيته، وذلك أن تفعل مثل فعله الأول "20. ومن هنا نستنتج أن الحكاية في جذرها اللغوي تعييا عادة فعل الشيء، وتعتبرهذه السمة من أهم مميزات الحكاية، حيث تتناقل من جيل إلى جيل عن طريق الرواية الشفوية.

ويعرف «البستاني» مصطلح الحكاية في معجمه «محيط المحيط» بقوله: «الحكاية مصدر حكا الراوي وأصلها الحكاوة . والحكاية عند النحاة هي إيراد لفظ المتكلم على حسب ما أورده في كلامه كما إذا قيل رأيت زيادا، فنقول: من زيدا بالنص كما ورد في عبارة المتكلم فأكثر وقوعها في الأمثال »21. والحكاية أيضا: «أتى بمثله وشابهه، يقال: هي تحكى الشمس حسنا وعنه الحديث، نقله فهو: حاك، وحاكاه: شابهه في القول أو الفعل أو غيرهما (الحكاية): مثلا يحكى ويقص »22. ومن هنا نستنتج أن الحكاية تعنى نقل الكلام مثلما سمع وروي، وهي أيضا ما يسمع من القول ومايرى من الفعل وهي فن أدبي قديم تعبر في مضمونها عن واقع مجتمعي معيش، أو هي نسيج خيال راوبعينه ثم تناقلت عبرالأجيال عن طريق الرواية الشفوية، وبالتالي فهي «تعبيرعن رأي الشعب وآماله إزاء حوادث عصره وأحواله السياسية والاجتماعية، ومن ثم فهي جزء مهم من تراثه »23. كيف لا وهي وليدة رحم المجتمع الشعبي، لذلك فهي تنقل لنا بين سطورها صورة عن أحواله وتراثه كل ذلك في قولبة خيالية حكائية عجائبية مبدعة.

#### 2) اصطلاحا:

تدل لفظـة حكاية في الاصطلاح العـام على «المنطوق السـردي أي الخطاب الشـفوي، أو المكتوب الذي يضطلع بروايـة حـدث أو سلسـلة مـن الأحـداث الحقيقيـة أو

التخييلية »<sup>24</sup>. وبذلك فمدلول الحكاية في الاصطلاح يراد به كل ما روي من الأحداث شفوية كانت أو مكتوبة سواء قد وقعت حقيقية أو كانت من محض خيال الإنسان الشعبي، وهي أيضا: «أحد مقومات القصة إذ يمثل مضمونها القصصي الذي تؤديه الأحداث القائمة على التتابع واقعية كانت أو متخيلة وتنهض بهذه الأحداث شخصيات في زمان ومكان معين »<sup>25</sup>.

ومن هنا يتبين أن الحكاية هي أحد الركائز الأساسية للقصة من حيث مضمونها القائم على مجموعة من العناصر الأساسية كالمكان والزمان الشخصيات، الحبكة وغيرها، والحكاية كما يعرفها الباحث «محمد سعيدي» هي: «محاولة استرجاع أحداث بطريقة خاصة ممزوجة بعناصر كالخيال والخوارق والعجائب ذات طابع جمالي تأثيري نفسيا، اجتماعيا وثقافيا» 26. إن القصد بمحاولة استرجاع الأحداث أو الوقائع يتطلب بالضرورة المزج بين جملة من العناصر الخيالية والعجائبية التي تكتسي في حلتها جمالية تأثيرية على النفس والاجتماع والثقافة ولل مناحي الحياة.

أما عن أصولها التاريخية فالحكاية «فن قديم يرتكز على سرد خبرمتصل بحدث قديم، انتقل عن طريق الرواية المتداولة شفويا عبرالأجيال، مما يجعلها تخضع للتطور عبرالعصور نتيجة للخلق الحر للخيال الشعبى الذي ينسجها حول حدث أوحوادث مهمة بالنسبة للشعب، لذا فهويستمتع بروايتها والاستمتاع إليها لأنها تدور على محور شخوص، ومواقف تاريخية يصنفها الشعب بوصفها حقيقة وتعبيراعن موقف الأسرة أو القبيلة تجاه الأحداث، وبالتالي تعبير عن رأي الشعب وآماله إزاء حوادث عصره وأحواله السياسية والاجتماعية ومن ثم فهى جزء مهم من تراثه »27، وبذلك فالحكاية هى رمز من رموز التراث العريق للشعوب باعتبارها من الفنون القائمة على إعادة سرد الأخبار المروية شفويا، وقد تخضع الحكاية لعنصر التطور وذلك انطلاقا من الأحداث القائمة على الخيال والذي يجعل منها محطة لاستماع المتلقي من قبل من يرويها، كما تعبر الحكاية عن الأحداث التي عاشتها الشعوب في مختلف مجالات الحياة الاجتماعية عبر العصور.

### المعتقد المفهوم والدلالة:

### 1) لغة:

الاعتقاد مصدرمشتق من الفعل الثلاثي «عقد» واعتقد بالشيء صدقه وآمن به، وفي لسان العرب لابن منظور «عقد قلبه على شيء، لزمه »<sup>28</sup>، واعتقد يعتقد اعتقادا «التصديق بقلبه كما صدق بلسانه، ومن لم يعتقد التصديق بقلبه فهو منافق »<sup>29</sup>.

#### 2) اصطلاحا:

تعرف المعتقدات على أنها ظاهرة اجتماعية «تنتج من تفاعل الأفراد في علاقاتهم الاجتماعية وتصوراتهم حول الحياة والموجود وقوى الطبيعة المخيفة والمسيطرة أو المتحكمة في تسييرالحياة الكونية لأسباب عديدة أهمها: التلاحم الاجتماعي للعادات والتقاليد والأفكار» ق.

وبذلك فالمعتقدات هي مركب الأفكار والعادات والتقاليد التي يقتنع بها شعب من الشعوب، وهذه الأفكار هي المحرك لسلوك الأفراد تجاه موضوع اجتماعي أوكوني معين، ويدخل في باب المعتقدات، الطقوس، التي يمارسها الأشخاص لاسترضاء الطبيعة أوكائنات فوق طبيعية اعتقادا بقدرتهم على إيقاع الضرر أو إزالته عنهم.

عند ربط المعنى اللغوي للاعتقاد بما يمارس في حياة المجتمع الشعبي يتضح بأن، المعتقدات تعني ممارسات تتصل بجانب من الجوانب الثقافية، كما ترتبط بين تصور الإنسان للعالم الواقعي والعالم الميتافيزيقي عالم يجهل كنهه لذا حاول التقرب منه بأشكال وطرق مختلفة كطقوس استنزال المطرأ والاتصال بعالم الجن، علاج درء العين، السحر وتبقى هذه المعتقدات راسخة في أذهان عامة المجتمع وعلى مدى السنين.

ويرى «سابير» أن المعتقد «ليس تصورا دينيا فحسب، لكنه تصور علمي، فمجموعة المعتقدات تكون المعرفة، بعضها يعتمد على تجربة ذاتية مباشرة، لكن كثيرا منها يعتمد على سلطة المجتمع، إذ تفترض أن المجتمع يملك تأكيدها وإثباتها» 31، لكن الفرق بين «ما هوتصور ديني وما هو تصور علمي أنهما يعودان في البدء

إلى أمر واحد، كالاعتقاد بوجود الله والاعتقاد بوجود الذرة لدى الفرد العادي، فيعودان إلى الأمر نفسه، غير أن الفرق يكمن في أن المعتقد الديني لا يقبل الاختبار، أما المعتقد العلمي، فهو قابل للاختبار والتثبت من صحته، أما فلسفة الدين فهي محاولة لعقلنة ما لا يمكن البرهان عليه، ويبقى مجرد فلسفة معقولة لا تتحول لدينا حقيقيا إلا إذا منحتها العاطفة الشخصية الحياة »32.

والمعتقدات الشعبية كثيرا ما تعود إلى «جذور دينية سواء أكان الدين الرسمي المعترف به اجتماعيا (الإسلام عندنا) أم إلى ديانات قديمة انهارت وبقيت المعتقدات تمثل رواسب ثقافية، فالمعتقد الشعبي كل ما يؤمن به المجتمع أو الفرد فيما يتعلق بالعالم الخارجي والفوق طبيعي، كما يعود إلى تصورات عن أسرار وبعض الظواهر الطبيعية كتصورات الناس عن البرق والمطر والرعد والزلزال»33.

وهوما يسمى أيضا بعلم إحياء الطبيعة أوحياتية الطبيعة، حيث وفي وقت مضى عبد الإنسان مختلف مظاهر الطبيعية في السماء من نجوم وقمر وشمس وهلال، وماعلى سطح الأرض من جبال ومختلف الحيوانات والأشـجار، ولطالما مثلت الشـجرة «أنموذجا أعلى في الفكر الإنساني على امتداد تاريخه، فهي لم تفارق أيا من الأديان والأساطير والعبادات والمعبودات جميعا في كثيرمن الثقافات وهي حاضرة في واقع الإنسان، كل إنسان، موضوعا غذائيا وبيئيا وزراعيا وعلميا، وثقافيا ودينيا وأسطوريا، فلايكاد يخلومجال مامن الاتصال بها»<sup>34</sup>. ومن هنا تجسدت في خياله فكرة من جانب الطبيعة بمختلف مظاهرها لنيل رضاها ودرء أذاها من جانب آخر، والمقصود بالتأليه أي أن تبالغ في الاهتمام به حتى الوصول إلى درجة العبادة، وبالتالي تتحول المعادلة من مسيطر إلى خاضع ومن خاضع إلى إله ومسيطر ومتحكم في الحياة والوجود، ولعبادة الشجر جذور ممتدة في الزمن السحيق، فقد كان للشعوب الرومانية جانب من معتقد تقديس الشـجرحيث: «يعد تبجيل الأشـجار الفردية موضوعا شائعا في إدانة المسيحية الارتداء إلى الوثنية في العصور الوسطى، ارتبطت نهاية الأشجار في بعض الحالات بآلهة معينة، ويمكن النظر إلى ارتباط



الأشــجار الفردية بالقديسـين على أنها استمرار للتقليد في العصـر الحديث 35°.

وعلى الرغم من مرور آلاف السنين وظهور الدين الإسلامي الحنيف الني وحد البشرية، وقضى على تعدد الآلهة وكرم ومجد الإنسان بالعقل وارتقى به عن حدود الجاهلية الأولى، إلا أن آثار عبادة الأشجار لا تنزل حاضرة سواء كانت بين ثنايا نصوصنا أو خلال ممارساتنا الحياتية، وفي هذا المقام نطرح مثالا «بشجرة التوت البري».

وتذكر الرواية أن الشجرة زرعت بجانب قبر الولي الصالح سيدي حمد وهو من أبناء الجد الأكبر «موسى البهلول» بمنطقة ثليجان الواقعة على تخوم الحدود الجنوب شرقية لولاية تبسة، حيث كانت النسوة وإلى وقت قريب يتجمعن بجانب ضريح الولي الصالح ويقمن بإشعال الشموع والبخور مع ترديد المقاطع التالية:

دال دالدال جدي موسى ساكن واد هلال مرة نمر ومرة ثعبان يتبذل على كل الألوان جدي لمدلل نعيط لجدي لفحل كانت راقد بركطل أباباراني وليدك، ومبلحق لبحور تكيدك نغني وصوتي ثقل نعيط راني مظام 36

جدي ساكن واد هلال أماجدي لفحل ونعيط لباباحني<sup>37</sup>

ثم تقوم بعض من النسوة بالرقص داخل خيمة معزولة عن الرجال مع نثر شعورهن وتحريك رؤوسهن يمينا ويسارا بحركات سريعة، وهو ما يسمى بلغتنا العامية (التهوال)، مع ترديد المقاطع التالية:

الله،الله،اللهحني يارسول الله
أتولغلم،أتولغمالسوقرهم
هاجدي لفحل،هاجدي لفحل
كانكراقد بركطل
دال،دال،دال
جدي ساكن واد هلال
داني داني على الشياب كي راحوا
ماخلوثار
خلواكان حطب ونار
لاليلالي ياجدي طول الليل
وأنا يا نمروحوالي ماهيش هيا

وبعد زيارة ضريح الولي الصالح «موسى البهلول» يقوم الرجال بقلب ثيابهم والتضرع إلى المولى عز وجل

لسقوط الأمطار شم أردفت الراوية قولها في حالة عدم سقوط الأمطار «يقوم الرجال برسط الأطفال عند جذوع الأشجار مع ضربهم بالعصى »39.

ويذكر الباحث «روني باسيط» أنه كان في جزر «الكاناري» طقوس مشابهة لمثل هذه الممارسات العقائدية، يقول في ذلك: «يتمثل طقس استدعاء المطرفي تصويم العباد والدواب وربما في تينيريف فصل الصبيان عن أمهاتهم حتى تشير صرخاتهم مشاعر السماء» 40.

وربما تحمل هذه الممارسة الطقوسية نوعا من السحر التشابهي، فلطالما مثلت المرأة والأرض على حد سواء في الأساطير القديمة الإله الأم لكونها رمزا للخصب واستمرار النسل.

إن هـنده الدمـوع الـــي تصــدرمــن الإنســان وهــوفي مرحلة الطفولة تســتثير دموع الســماء التي لطالما مثلت في الأســاطير الرومانية الإلــه «الأب» وبذلــك تتم عملية اســتنزال المطـربطريقة طقوســية ســحرية إنــه نوع من الســحر التشابهي الذي يجعل الشــبيه ينتج الشبيه أي أن الدموع تــؤدي إلى نــزول المطر.

كما أن هناك من العادات الغريبة التي يمارسها سكان منطقة ثليجان بالشريعة حيث وفي حالة ندرة المطرأوفي حالة العقم أوالسقم تتجمع النسوة أمام شجرة ضخمة من أشـجار التـوت المثمرة المتواجدة بجانب ضريح الولى «حمد» بن موسى البهلول يتضرعون أمامها بالدعاء: «يا التوتة يا الحنانة كي تصب المطروتشبع النعاج نديرولك عصيدة، وتذكر الرواية أنه وبعد هطول المطروارتواء الحيوان والأرض يقوم سكان القرية بتحضير العصيدة والحناء والبخور ووضعها على أغصان شجرة التوت المباركة -حسب رأيهم - وأردفت الراوية قولها: أنه يمنع منعا باتا أخذ صورة لهذه الشجرة، ومن تخطى الحدود يلقى العذاب بإصابته بوعكة صحية شديدة، تقول في ذلك: «مرة كاينلى صور حذاها مرض، وكان لي صوروا حذاها زعمة ما ماتوا حتى محوا تصاور باش رتاحوا، المهم واش وعد يديلها حلوة ولا بخور ولا عصيدة، ولحد الآن يوعدوها ويدولهاالوعدة خاصة في الربيع "41.

وكما ذكرنا سابقا تتموقع شجرة التوت المقدسة

في ريف ثليجان الواقعة على بعد 17 كلم من منطقة الشريعة ولاية تبسة، وهي من الأشجار المباركة والمقدسة في المنطقة، فالذاكرة الجماعية الشعبية والمخيال الشعبي لسكان المنطقة لازال متعايشا مع ثقافة ومعتقدات الأجداد، وقد اكتسبت هذه الأخيرة قدسيتها من قدسية الولي الصالح «سيدي حمد» الذي ترك من قدسية الدولي الصالح «سيدي حمد» الذي ترك ملذات الدنيا ليتعبد الله وحده لاشريك له، وليقتات من ثمارها ولتقيه من حرارة الشمس الحارقة خاصة أن شجرة التوت وكما هو معروف من الأشجار التي تمنح الخضراء التي تحجب عنا حرارة الشمس وبثمارها الخضراء التي تحجب عنا حرارة الشمس وبثمارها الحلوة الصغيرة الحجم ذات الألوان الزاهية المتنوعة بين الأبيض والأحمر القاتم.

إن المشهد السابق الذكر الذي يجسده أهالي منطقة ثليجان في أوائل شهر أفريل وماي خاصة أي في فصل الربيع «هـوامتداد طبيعـى لطقوس الخصب البشري وأعياده التي نجدها عند الفراعنة بشم النسيم أوعند الفرس «بالنيروز» وكما أن للفن صوره وأشكاله أيضا ووظيفته الاجتماعية وبحكم أن التراث الشعبى علم في الإنسانية ومن المعارف المكملة لعلم التاريخ والآثار وكلها تشكل حلقة واحدة في حياة الإنسان، لذلك فإن دراسة الثقافة في أبعادها الروحية اللامادية يعد عنصرا إضافة لكل جوانب التاريخ الإنساني وإذا بحثنا في عملية حفر أنثروبولوجى لمصادر الحكايات فإننا نجدها تنبع من رافد مشرقي واحد، فمنطقة الشرق الأدنى القديم من الهضبة الإيرانية وشبه الجزيرة العربية وبلاد الرافدين وبلاد الشام، فهذه الطقوس والاحتفالات الضاربة في أعماق التاريخ كان رافدها ومنبع ذلك الشرق الساحر فالألهة كانت مشرقية والإنسان الأول وبواكير النهضة الإنسانية كانت هناك، حيث تأسست أولى التجمعات البشرية للاستقرار والإنتاج والمعرفة فالدين ووازعه كانت أرض الشرق مهادا له، والمعتقد البشري بكل تجلياته وما شابه من أسطرة وخرافة نسجها خيال ذلك الإنسان في رحلة إيمانه وبحثه في حياته كالإنسان "42.

وعبادة الأشجار وتقديسها ديانة اعتنقها الإنسان البدائي تحت مسمى «الأرواحية» مفادها كل شيء

مسكون بالروح، وهي تعبير فكري عن حالة البداءة البشرية، والأرواحية في المعنى الضيق للكلمة هي علم التصورات الروحية، ويميز المرء أيضا الإحيائية وهي «علم حياتية الطبيعة التي تبدولنا غيرحية، ويدخل في هذا الإطار تقديس الحيوانات وعبادة الأجداد» 4. ولعل ظهور هذا المذهب في العصر البدائي لا يرجع إلى تقديس مظاهر الطبيعة خوف ورهبة بل أيضا لما توفره له من أمن في الكهوف والمغارات خوفا ورهبة بل أيضا لما توفره له من أمن في الكهوف والمغارات والأشجار وعلى ضفاف الأنهار، ويعود سرهذا التقديس إلى أن الطبيعة تضمن له الغذاء والحماية من تقلبات الطقس تارة وخطر الحيوانات الضارية تارة أخرى.

أما عن أصولها التاريخية فيرى «سبنسر» (1820-1903 [1903 من هـنه الديانـة نشـأت في بداياتهـا بتقديس أرواح زعمـاء راحلـين ثم تحولت هـنه الأرواح إلى آلهة تعبد إلى أن جـاء «تايلـر (Taylor) وطور هـنه النظرية ورأى أن عقلية الإنسـان الأول (البدائي) ومخيلته كشـأن الأطفال الصغار شـديدة التأثر فيما يشـاهدونه ويسمعونه فأخذ هـنا المتوحش على عاتقـه عبـادة كل شيء، فكر فيه تحت الأرض أو فوقها «وكل شيء بين الأرض والسماء، وكل شيء في السـماوات، وتـارة يعبد الـشيء كأن به حيـاة وفاعلية وتارة أخـرى يعبد لا لذاته ولكن بسـبب الـروح أو النفس الحالة بـه \*4. وبذلك فقـد اختلفـت آراء الباحثين حول مذهـب الأرواحية، فهاهو العالـم «إدوارد تايلر» أخذ على مذهـب الأرواحية، فهاهو العالـم «إدوارد تايلر» أخذ على

عاتقه تحديد مفهوم هذه النيابة ورأى أن خيال الإنسان البدائي بسيط إلى حد السذاجة ذلك لتأثره بكل ما يراه، فعبد مختلف مظاهر الطبيعة من أرض وشمس وقمر وسماء وأنهار ونجوم وحيوانات، ورأى أن هذه الأشياء لا تعبد لذاتها وإنما بسبب الروح التي تسكنها وتبقى كل هذه المارسات العقائدية والعبادات أساسا لدرء أذى أرواح الآلهة التي خلقتها مخيلته الصغيرة تارة أو التقرب منها لنيل رضاها تارة أخرى، أما في العصر الجاهلي فقد الجاهليون أيضا أن الأرواح تحل في الأشجار أيضا، فنظروا إليها «نظرة تقديس ويعرضون عن إلحاق الأذى بها أو قطعها خوف من انتقام الروح التي حلت فيها، وكانوا يقدمون لها القرابين وينذرون النذور ويتخذون مواضعها حرما مقدسا يحجون إليه في بعض الأحيان »45.

مماسبق ذكره نستنتج أن مختلف الممارسات العقائدية والتي يعتقد بها المجتمع الشعبي في منطقة تبسة ويمارسها بصفة دورية ترجع في أصولها التاريخية إلى جنور غابرة في الزمن السحيق وإلى ديانات بدائية اعتنقها الإنسان الأول واعتقد بحقيقتها، كالديانة الأرواحية التي تتجسد أفكارها في أن لكل مجسم روحا كالصخور والشمس والنجوم والكواكب والقمر والأشجار، هذه الأخيرة التي قدسها وعبدها بسبب الروح التي تسكنها وذلك لسبب واحد وهو درء أذى أرواح الآلهة التي تسكنها وخيلته الصغيرة.

### الموامش

- أحمد عيساوي: مدينة تبسة وأعلامها، دار البلاغ، الجزائر، (د.ط)، 2005، ص 18.
  - 2. المرجع نفسه: ص 09.
- أحمد سليماني: تاريخ المدن الجزائرية، دار القصبة، الجزائر، (د.ط)، 2007، ص204.
- عزت زكي حامد قادوس: مدخل إلى علم الآثار اليونانية والرومانية، الإسكندرية، مصر، (د.ط)، 2008، ص 25.
- عبدالسلام بوشارب: تبسة معالم وآثار، دار الشهاب، الجزائر، (د.ط)، 1996، ص 09.
  - 6. المرجع نفسه: ص 09.

- شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت الحموي البغدادي:
   معجم البلدان، المجلد الثاني، دار صادر، بيروت،
   لبنان، (د.ط)، 1993، ص 13.
- 8. مبارك بن محمد الميلي: تاريخ الجزائر في القديم والحديث، ج10، دار الكتاب العربي، لبنان، ط10، 2010، ص 86.
- 9. رشيد الناضوري: المغرب الكبير، دار النهضة العربية، لننان، (د.ط)، 1981، ص 106.
  - 10. المرجع نفسه: ص75.
- 11. AbdelkarimHanini:Tebessa travers l'histoire edchihab, Alger, (S.A), P 17-19.
- 12. بياركاستال: حوز تبسة، تر: العربي عقون، مطبعة بغيجة حسام، الجزائر، (د.ط)، 2010، ص 163.
- 13. صالح فركوس: تاريخ الجزائر (من ما قبل التاريخ

- إلى غاية الاستقلال)، دار العلوم، عنابة، الجزائر، (د.ط)، 2005، ص 58.
- 14. مخطط متحف تبسة: حضارة وتحف، وزارة الثقافة، الإصدار الثاني، الجزائر، (د.ط)، ص 17.
  - 15. المرجع نفسه، ص17.
  - 16. المرجع نفسه: ص 16.
- Minerva: إله العقل والحكمة ورثه جميع المهارات والفنون والحرف اليدوية عند قدماء الرومان.
- 17. سيد محمد عمر: الحضارة الرومانية، المكتبة الأنجلو مصرية، مصر، ط 01، ص 76.
- 18. بياركانافاجيو:معجم الخرافات والمعتقدات الشعبية في أوروبا، تر: أحمد الطبال، المؤسسة الجامعية للدراسات، لبنان، ط10، 1993، ص 46.
- 19. ابن منظور: لسان العرب، مادة (حكى)، دار صادر، بيروت، لبنان، ج40، (د.ط)، (د.ت)، ص 169.
- أبو الحسن أحمد بن فارس: مقاييس اللغة، ج02،
   تح: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، مصر،
   (د.ط)، 1979، ص 92.
- 21. بطرس البستاني: محيط المحيط، مادة (د.ك.ى)، مكتبة لبنان، بيروت، لبنان، ط10، 1987، ص 185.
- 22. إبراهيم مصطفى وآخرون: المعجم الوسيط، مادة (د.ك.ى)، المكتبة الإسلامية، إسطنبول، تركيا، (د.ط)، ص 190.
- 23. نبيلة إبراهيم: الدراسات الشعبية بين النظرية والتطبيق، مكتبة القاهرة، (د.ط)، (د.ت)، مصر، ص
- 24. جيرار جينيت: خطاب الحكاية، بحث في المنهج، تر: محمد معتصم وآخرون، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط60، 2003، ص 37.
- 25. محمد القاضي: معجم السرديات، دار الفارابي، لبنان، ط10، 2010، ص 148.
- 26. سعيدي محمد: الأدب الشعبي بين النظرية والتطبيق، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائر، (د.ط)، 1998، ص 55.
- رابح العوبي: أنواع النثر الشعبي، منشورات جامعة باجي مختار، عنابة ، الجزائر، (د.ط)، (د.ت)، ص 35.
- 28. ابن منظور: لسان العرب، مادة (عقد)، ج13، ص23.
- 29. علي بن هادية وآخرون: القاموس الجديد للطلاب، المؤسسة الوطنية، الجزائر، ط170، 1991، ص70.
- 30. حسن محمد توفيق: المعتقدات الشعبية في التراث العربي، دار الجيل، مصر، ط01، (د.ت)، ص 06.
- 31. أحمد زَغب: الفولكلور النظرية المنهج والتطبيق، دار هومة، واد سوف، الجزائر، ص 34.
  - 32. المرجع نفسه، ص 34.
- 33. أحمد زغب: الفلكلور، مرجع سبق ذكره، ص 33،

- نقلا عن: محمد الجوهري: المنهج في دراسة المعتقدات والعادات الشعبية، مجلة الثقافة الشعبية، البحرين، العدد04.
- 34. سهى عبد القادر وجمال محمد: الشجرة: دلالتها ورموزها لدى ابن عربي، مجلة جامعة دمشق، العدد الثانى، 2012، سوريا، ص 80.
- ويكيبيديا: الأشجار والبساتين المقدسة في الوثنية والأساطير الجرمانية، www.wikipidia.org بتاريخ 2021-02-01، الساعة 15:00.
- 36. مظام: مظلوم أو في حاجة إلى رفع الضيم أي الظلم.
- رواية السيدة: فارح حدة، منطقة الشريعة، ولاية تبسة، السن84 سنة، تاريخ المقابلة 2017-20-17، الساعة 15:00.
- 38. رواية السيدة: فارح حدة، منطقة الشريعة، ولاية تبسة، السن84 سنة، تاريخ المقابلة 2017-02-17، الساعة 15:00.
- رواية السيدة: فارح حدة، منطقة الشريعة، ولاية تبسة، السن84 سنة، تاريخ المقابلة 2017-20-17، الساعة 17:30.
- 40. روني باسيط: أبحاث في دين الأمازيغ، تر: حمود شحار نشر دفاتر، المغرب، ط10، 2012، ص50.
- 41. رواية السيدة: جلال علجية، منطقة ثليجان، الشريعة، ولاية تبسة، السن 64 سنة تاريخ المقابلة -01-25 2020، الساعة 10:00 صباحا.
- 42. محمدالناصر صديقي: المعتقدات الشعبية في مناطق السباسب التونسية، مجلة الثقافة الشعبية، البحرين، المعدد 22، صيف 2013، ص 85.
- 43. سيغموند فرويد، الطوطم والتابو: تر: ياسين بوعلي، دار الحور، سوريا، ط01، 1983، ص97.
- 44. حبيب سعيد: أديان العالم، نشر الكنيسة الأسقفية، القاهرة، مصر، (د.ط)، (د.ت)، ص 17.
- 45. جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، ط20، 1993، ص (40 - 41).

#### الصور:

- https://i.pinimg.com/originals/5a/3b/56/5a3b56803682b58887e827e87e3d235c.jpg
- 2. https://www.almrsal.com/wp-content/uploads/2021/05/1-10.jpg
- 3. https://www.thetimes.co.uk/imageserver/image/%2Fmethode%2Ftimes%2Fprod%2Fweb%2Fbin%2Fcd ccdd50-a904-11e7-93f3-16e2d16612a0.jpg?crop=1481%2C83 3%2C0%2C77&resize=1200



# موسیقی وادای کرکی

|     | ظاهرة تجديد الأغنية التراثية في تونس بين استراتيجيات التسويق     |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 130 | الموسيقي والحفاظ على الهوية الثقافية                             |
|     | فنون موسيقية وافدة على الموروث الثقافي اللامادي المغربي          |
| 142 | الطرب الغرناطي نموذجا                                            |
|     | الرقص الشعبي الفولكلوري في أدرار (توات)                          |
| 158 | الرقص الشعبي الفولكلوري في أدرار (توات)<br>كراصة قرقابو أنموذجاً |

# أ. معز الكافي - تونس

# ظاهرة تجديد الأغنية التراثية في تونس بين استراتيجيات التسويق الموسيقي والحفاظ على الهوية الثقافية

اتسمت السنوات الأخيرة بتعدد التجارب الموسيقية في تونس القائمة على إعادة تسجيل أغان تراثية وتقديمها في صورة عصرية مماثلة للإنتاجات الموسيقية الحديثة. لعل هذا الاتجاه الذي انتهجه العديد من الفنانين التونسيين مرده ارتفاع تكلفة إصدار أغان جديدة من جهة وسهولة التصرف في التراث الموسيقي دون اضطلاع رقابة الجهات المختصة بدورها الرقابي الفاعل في حقوق التأليف من جهة أخرى. في المقابل، تبعث هذه الظاهرة للتوقف عند هذه الأغاني والتأكد من مدى التزام الفنان بالمحافظة على غده هذه الأغاني والتأكد من مدى التزام الفنان بالمحافظة على المعتمدة لترويج المنتوج الموسيقي حيث لم يبت واضحا انعكاس هذه الممارسات على ترسيخ الهوية الثقافية أومحوها وهوما يدعو للتساؤل إلى أي مدى تحافظ محاولات تجديد الأغنية التراثية على على هوية التراث الموسيقي؟



# اشكالية التسويق الثقافي والهوية:

# لطالما تناول الباحثون والفاعلون في الشأن الثقافي

مسألة إقحام مجال التسويق في القطاع الثقافي والفني<sup>1</sup> واختلفت الآراء بين مؤيد ومعارض لذلك، كما تباينت الآراء حول مفهوم التسويق بصفة عامة، فالبعض يعتبره عملية اكتشاف وتحليل للاحتياجات الكامنة أوالمعبر عنها لسكان معينين من أجل تصميم وتنفيذ سياسة مواءمة تلبى توقعاتهم جميعا أو بعضهم وبالتالي فهو يسلط الضوء على رغبات المستهلك ويجعلها تتحكم في طبيعة المنتوج. من جهة أخرى، يعرف التسويق بكونه طريقة تأثير على سلوك جمهور معين تعتمد لجلبه لاستهلاك منتوج محدد<sup>3</sup> فهو يجعل إذن من المنتوج قيمة ثابتة لاتتغيرمع متطلبات السوق. ولعل هذا التعريف هو الأقرب لمفهوم التسويق الثقافي والفني الذي يقوم على العرض وليس الطلب. فالعمل الفني يختلف عن سائر المنتوجات ويجب أن يكون تلقائيا لا يخضع إلا لمقاييس جمالية حتى يحافظ على مصداقيته وبالتالي هويته 4. لذلك ينطلق هذا النوع من التسويق من المنتوج الثقافي نحوالجمه ورفى اتجاه يثرى العمل الفني، إذيقوم بدراسة رغبات الجمهور ويبحث عنها ويبرزها فى تقديم العمل الفنى دون المساس منه أو تعديله 5. فهو يعمل على بناء جسربين هذه الرغبات وخصوصيات العمل الفني، ولا يتولى تغييره أو تشويهه. لذا من الخطأ ربط التسويق الثقافي بالممارسات التي تهدد الهوية الموسيقية، وإنما يعود ذلك لعدم دراية عديد الفنانين بهـذا المجال وحصره في مفاهيم الرج المادي والدعاية، حيث ينتهج العديد منهم أساليب تسويق المنتجات الغير ثقافية القائمة على متطلبات السوق ويبقى ذلك مرتبطا بتوجه الفرد أو المؤسسة إذ تهتم المؤسسات الثقافية الغبرربحية بالأهداف الفنية أولاحتي وإن كانت الأهداف المادية ضرورية لاستمرارها7. لذلك وجب التعريف بخصوصيات تسويق الأغنية حتى يتسنى لنا

التقييم الموضوعي للسلوكيات الفنية لاحقا وتصنيف

الاستراتيجيات التسويقية التي اعتمدوها.

# تسويق الأغنية:

تندرج الأغنية ضمن المصنفات الفنية التي تخضع لقواعد التسويق الثقافي والفني. فهي لا تتوقف عند التسويق الاستراتيجي الذي يقوم على تجزئة الجمهورإلى مجموعات والتوجه إلى أحدهم أو بعضهم دون الأخرى، بل نسعى لطرح العناصر التي تمكن من التوجه إلى الجمهور كافة من خلال دراسة: المنتوج، السعر، التوزيع والترويج.

### 1) المنتوج:

تختلف الأغنية التراثية عن سائر الأغاني، إذ أن تناقلها شفويا يجعل من البعد المكاني والزماني للأغنية غير محدد، كما يجعل للنص روايات متعددة وذلك نظرا لصعوبة تحديد المؤلف8. كما تكتسى الأغنية صبغة المنتوج الثقافي ما إن بلغت مرحلة التوزيع فهي لا تنزال تعد أثرا فنيا في مراحل تأليفها وإنتاجها<sup>9</sup>. يتألف هذا المنتوج من الأثر الفني ذاته، المحامل (CD، DVD) المحامل الرقمية، الفيديو كليب) والقيمة التي يوليها المستهلك للمنتوج 10. يتميز هذا المنتوج بتعقيده فه و يتطلب دراية مسبقة من المستهلك بخصوص النوع الموسيقي، اللغة والهوية. وهو كذلك منتوج تجريبي، تلذذي، متفرد، رمزي وموضوعي11. يرتبط العمر الاستهلاكي للأغنية بتطور أذواق الجمهور وبالتقدم التكنولوجي ويمر بمراحل: الإعداد للمنتوج، طرحه بالأسواق، نمو استهلاكه ومبيعاته، مرحلة النضج ثم هبوط الاستهلاك 12. حتى يتسنى التمديد في تواجد الأغنية في الأسواق وجب اتباع تقنيات وأساليب تمكن من تثمين الأغنية على غرار: الاستثمار في المحامل المادية للأغنية والتنويع فيها، استغلال المادة الأولية للأغنية أوبيع أجزاء منها كدعاية قبل الإصدار، تنظيم هدايا ولقاءات مع الجمهور إثرالإصدار...13.

### 2) السعر:

لايتوقف السعرعلى القيمة المالية التي يدفعها المستهلك، وإنما يضم كذلك المصاريف المصاحبة المتعلقة بالتنقل وغيرها... الوقت المخصص للاستهلاك والمجهود الشخصي<sup>14</sup>. يتم تحديد السعر حسب الأهداف المنشودة من تحقيق رنج مادي أو تحقيق مبيعات وشهرة أكبر أو سعر تنافسي. كما تختلف قيمة السعر حسب نوع الأغنية أو مرحلة استهلاكها إذ تحدد عادة الأغنية التراثية بنصف قيمة المنتوجات الغنائية الجديدة <sup>15</sup> إلا أن الطلب على المنتوجات الثقافية والفنية لا يتأثر عادة بالسعر المطروح أو بالتعديلات الصغيرة الطارئة عليها 16.

### 3) التوزيع:

أدت التغيرات التكنولوجية الطارئة على الصناعة الموسيقية إلى انقسام التوزيع بين التقليدي والرقمي. إذ تستحوذ المحلات التجارية والمغازات على القسط الأكبرمن المبيعات على حساب المحلات الموسيقية ألمما زاد في انتشار الأغاني المختارة على أسس تجارية على حساب الأغاني الأخرى القائمة على أسس فنية ألا أن التوزيع الرقمي يضمن تكافئ الفرص بين جميع أنواع الأغاني ألا إلا إضافة لما يوفره من تخفيض في حجم التكاليف 20. لكن يبقى التوزيع التقليدي ضروريا لمسيرة الفنان أكد لذلك وجب المراوحة بين التوزيع التقليدي والرقمي لتحقيق نسب استهلاك أكبر 22.

### 4) الترويج:

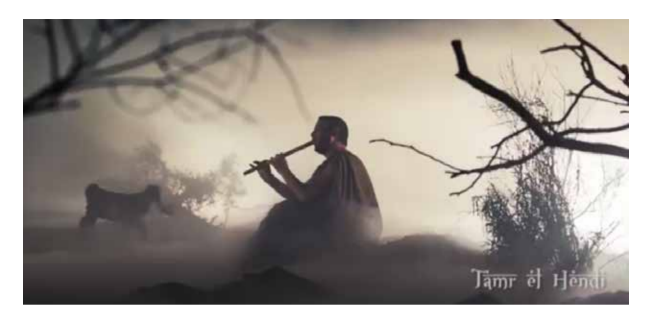
لا يقتصر الترويج على إقناع المستهلك وجذبه فحسب وإنما يهتم كذلك بجهات التمويل الخاص، الأطراف المساندة والقطاع الحكومي وتختلف تقنياته حسب الطرف المتوجه إليه 23 ينقسم الترويج إلى صنفين: الترويج الإعلامي والقائم على الدعاية عن طريق مختلف وسائل الإعلام من راديو، تلفزيون، انترنت، المعلقات، الفيديو كليب والصحافة المكتوبة، والترويج خارج وسائل الإعلام من خلال التسويق والترويج خارج وسائل الإعلام من خلال التسويق

الفيروسي والتسويق المباشر. يرتبط ترويج الأغنية كذلك ارتباطا وثيقا بشهرة الفنان المؤدي لها ويعتبر ترويج صورة هذا الأخير ترويجا لأغانيه على حد السواء 24. تعد مواقع التواصل الاجتماعي اليوم أهم وسائل ترويج الأغنية ولا بدأن يراوح الفنان في بث الأغنية بين مختلف المواقع كما يتحتم عليه الانتباه لحسن فهرستها حتى يضمن ظهورا جيدا لها25.

يتطلب تسويق الأغنية كذلك دراسة دقيقة للسوق الموسيقية. تقوم هذه الدراسة في البداية على الستكشاف عناصر المحيط المتعلق بالأغنية (السياسي والتشريعي، الاقتصادي، السوسيولوجي، الثقافي، التقني، الديمغرافي). تشمل هذه الدراسة كذلك جمع البيانات عن الأغاني المنافسة والاطلاع على الموجات السائدة. كما وجب الاعتناء بآراء الجمهور وأخذها بعين الاعتبار في تقديم المنتوج 26. تعكس هذه الآراء ساوكيات استهلاك متعددة ترتبط أحيانا بالأغنية، (الإحساس، التجربة، الخيال، المعرفة، الجمالية، القيم) وأحيانا أخرى بالمؤدي (ثقة، انجذاب، نجاح، انتماء، رمزية) وهي تحدد مدى استعداد وتحفظ الستمع عن استهلاك الأغنية.

### منهجية البحث:

اعتمدنا في هذا البحث على دراسة نماذج لأغان تراثية أعيد تسجيلها وتصوير البعض منها على طريقة الفيديو كليب. وحتى يتسنى تحليل هذه الأغاني، وجب مراجعة منهجيات تحليل الأغاني، تحليل الفيديو كليب وتقنية النتنوغرافيا وهي تقنية حديثة مشتقة من الاتنوغرافيا وتعنى بتحليل البيانات الرقمية. مجموع هذه التقنيات تمكننا من تقييم مدى ارتباط هذه الأغاني بالنسخ الأصلية لها كما تساهم في تحديد وحصر العناصر التي تم من خلالها تدعيم أو إخلال الهوية الثقافية للأغنية.



- 1. التحليل الأدبي: اللهجة، الشكل، نوعية الخطاب والموضوع
- 2. التحليل الموسيقي: الإيقاع، المقام، شكل الأغنية والحركة اللحنية
  - 3. الأداء: الأداء الصوتى والأداء الآلي

كما أن البعض يعرف الأغنية على أنها ممارسة اجتماعية تضم في تحليلها عناصر أخرى على غرار الأطراف المساهمة فيها والمستهلكين 29 مما يبرر إضافة التحليل الخطابي الذي يقوم على تفسير الخطاب التويجي والخطاب النقدي للأغنية 30 مستندين في ذلك على التقنيات السيميولوجية 31.

يقوم تحليل الفيديو كليب على عنصرين أساسيين 32:

- الصور: تضم عناصر السيناريو، الديكور، الاكسسوارات، الملابس، الحركات.
- 2. الوظائف: من منطلق سيميولوجي وحسب الرموز والمعاني التي تعكسها الصور، يمكن تمييزثلاث وظائف مختلفة يؤديها الفيديو كليب قد يتداخل البعض منها ويجتمع في نفسس الفيديو. هذه الوظائف هي<sup>33</sup>:

- وظيفة تعبيرية: التركيز على المؤدي أكثر من موضوع الأغنية
- وظيفة مرجعية: تعبر الصور عن الكلمات وعلى النص عموما
- وظيفة مرجعية ذاتية: يكون الفيديو كليب عبارة عن حفل مصور حيث يظهر الموسيقيين بصدد أداء المعزوفة أو الأغنية.

كما استندنا في تحليل الأغاني على تقنية النتنوغرافيا، وهي تقنية حديثة نسبيا مشتقة من الاتنوغرافيا وتقوم على استخراج وتحليل البيانات من المجموعات الإفتراضية على شبكات التواصل الإجتماعي. هذه التقنية تمكننا من دراسة آراء المتابعين والمختصين في الشأن الموسيقي كما تعطينا فكرة عن نسب الرضا والنجاح للعمل الفني. تقوم النتنوغرافيا على المراحل التالية 34

الدخول: اختيار المجموعات الافتراضية على شبكات التواصل الإجتماعي التي سيتم منها استخراج المعلومات مع التأكد من جدية ورسمية هذه العناوين. راجعنا في هذا البحث الصفحات الرسمية للفنانين على الموقعين الاجتماعيين فايسبوك ويوتيوب.

- جمع البيانات: تتعلق باستخراج عدد المشاهدات والمتابعين للأغاني المنشورة كما تقوم على فرز التعليقات التي ترتبط فقط بالأغنية أو بالفنان.
- تحليل البيانات: لا بد من تصنيف البيانات أولا ثم تحليلها استنادا إلى الكلمات والمواضيع المكررة.

# تحليل الأغاني:

أغنية تمر الهندي + يا عيني عالوشام :
 أداء أسماء العثماني

تمرالهندي ياحلوة فلت ووردة وياسمينت عزيز قلبي الي يحبو يسهر العشرة وما يجينا وما تجرحشي بالذي الغرام بالله يا وشام وما تجرحشي لا بالله يا وشام تمر الهندى يا نارى وخذيتو راجل زوالي وحالو والله كى حالى يسهر العشرة وما يجينا وما تجرحشي بالذي الغرام بالله يا وشام وما تجرحشي لا بالله يا وشام تمرالهندي ياللازين أقدامك بالحنة وخلخالك عامل رنت من بعد سمعت تشرنيني وما تجرحشي بالذي الغرام بالله يا وشام وما تجرحشى لا يا ديني عالوشام تمرالهندى يا مشهور وحزامك زى البابور يا فلوكم في البحر تعوم وتحب ترسى على مدينت وما تجرحشي بالذي الغراميا ديني عالوشام وما تجرحشى لا يا ديني عالوشام وطفلت صغيرة ومشات عالوشام

وما تجرحشى لا يا ديني عالوشام

- التحليل الأدبي: يجمع النص بين مقاطع من أغنيت بن تراثيت بن في اللهجة التونسية الحضرية البدوية ويراوح بين موضوعين اثنين: الأول يتناول المعاناة من جفاء الحبيب والثاني يتناول الغزل بشكل الحبيبة. شكل النص منتظم ونوع الخطاب وصفي. حافظت المؤدية على جميع خصوصيات النص الأدبي للأغنية عموما.
- التحليل الموسيقي: التزمت المؤدية باللحن الأصلي للأغنيتين في مقام الصبا وفي إيقاع البونوارة مع انتقاء بعض المقاطع من أغنية تمرالهندي ومقطع واحد من أغنية عالوشام وتم تكراره أربعة مرات حتى بات وكأنه المذهب التابع للأغنية الأولى. لم نسجل كذلك تغييرات على مستوى النص الموسيقي للأغنيتين.
- الأداء: الأداء الصوتي للأغنيتين كان فرديا دون مصاحبة كورال، وقد أبرزت المؤدية العرب والخانات الصوتية المميزة للحن في أكثر من مناسبة، إلا أن الأداء الآلي شهد المزج بين الآلات المنتمية للوسط الثقافي للأغنيتين على غرار القصبة، الطبل والبندير وبين آلات غربية على غرار القيتار الالكتروني والباتري. كما تم إضفاء جو غربي على أداء بعض اللوازم الموسيقية بآلتي الكمان والقيتار.
- الصور: يقوم الفيديو كليب على عدد من اللوحات الراقصة دون وجود سيناريو واضح. لا يتناسب الديكور والإكسسوارات والملابس مع البيئة الثقافية للأغنيتين إذ تعبر في مجملها عن البيئة الفرعونية، عصرالباروك وكذلك البيئة الغجرية. كما أن الرقصات والحركات تراوحت بين الرقص الفرعوني الجماعي ورقص الهيب هوب فرديا باستثناء بعض الحركات الراقصة التونسية من أداء المطربة.
- الوظائف: يغلب على الفيديو كليب الوظيفة التعبيرية حيث ركزت أكثر المشاهد على المؤدية طوال الأغنية تقريبا مع وجود وظيفة مرجعية

ذاتية ببعض المداخلات لعازفي القصبة والطبل. في المقابل لـم يهتم الفيديو كليب بالوظيفة المرجعية الــــى تعطــى الأولوية لنـــس الأغنية.

التحليل الخطابي: حققت الأغنيتان نسبة مشاهدة عالية فاقت السبع ملايين وارتبطت أغلب التعليقات بالثناء على الأغنية عموما وعلى الأداء الصوتي خصوصا. ولم تقتصر التعليقات على الجمهور التونسي وإنما سجلت الدول المغاربية حضورا بارزا في التعليقات.

# 2) أغنية عايروني بيك ياحمة:أداء أسماء بن أحمد

عايروني بيكياحمة قلتلهم ما نسلم فيكياحمة أسمراللون ياحمة قلتلهم سروكمون ياحمة خدام حزاميا حمة قلتلهم خيرالقدام ياحمة قلتلهم حبادخلانى ياحمة

- التحليل الأدبي: يتناول نص موضوع تحدي امرأة لوسطها الذي يرفض حبيبها لأسباب عنصرية (اللون، النسب، العمل). وقد وضع في اللهجة البدوية. شكل النص منتظم ونوع الخطاب حواري حججي. حافظت المؤدية على النسخة الأصلية للنص الأدبي للأغنية التي اعتمدت فقط على جزء منه.
- التحليل الموسيقي: حافظت المؤدية على اللحن الأصلي للأغنية في مقام الإصبعين بينما غيرت الإيقاع الأصلي المحدور التونسي وعوضته بإيقاع مغربي. تعتمد جميع المقاطع على نفس اللحن في حركة لحنية عموما مستقرة. رغم محافظة المؤدية على هذا الشكل إلا أنها تعد قد أخلت بالنص الموسيقي الأصلي للأغنية بتغييرها للإيقاع الذي بدا واضحا طوال الأغنية.
- الأداء: انفردت المؤدية بالأداء الصوتي طوال الأغنية دون تدخل كورال وقد أبرزت الجمل

والعرب الصوتية المميزة للأغنية، بينما ابتدأ الأداء الآلي بالصنوج وبجمل تنتمي لموسيقى السطمبالي والموسيقى المغربية كما نفذت آلة القيتار الإلكتروني اللازمة الموسيقية التي تسبق المقطع قبل الأخير باعتماد جمل موسيقية غربية. رغم الحضور الواضح لآلة القصبة إلاأن الأداء الآلي قد ابتعد نسبيا عن الهوية الموسيقية للأغنية.

- الصور: سيناريو الفيديو كليب لم يبد واضحا إذ يبرز غالبا المؤدية بمفردها في عدة أماكن كما يظهر أكثرمن رجل مختلفين من حيث لون البشرة دون أي اتصال مع المؤدية. الملابس والإكسسوارات عصرية بينما اعتمد الديكور أحيانا على النار والسيارات المحترقة معبرا على الفراق والألم. لم يتميز الفيديو كليب بالحركية وكانت الشخصيات غالبا ثابتة باستثناء رقص المؤدية الذي يفتقد للحركات الراقصة التونسية.
- الوظائف: اعتمد الفيديو كليب على الوظيفة التعبيرية حيث تجاهل النص الأدبي متابعا للمؤدية في مشاهد مختلفة. يمكن أن نسجل تدخل قصير للوظيفة المرجعية من خلال اللقطات التي يظهر فيها الرجل أسمر اللون.
- التحليل الخطابي: حققت الأغنية نسب مشاهدة عالية فاقت الخمس ملايين. سجلت التعليقات حضورا مكثف المستمعين من الجزائر والمغرب وأثنت في الغالب على صوت الفنانة وحضورها كما انتقد البعض الفيديو كليب واعتبره غيرملائم للأغنية. كما انتبه البعض إلى التخلي عن هوية الأغنية من حيث التوزيع والفيديو كليب.

# 3) أغنية قولولي وينها:

أداء زازا

غير قولولي وينها نحى صباطا ولحقها غير قولولي وينها غير قولولي وين رمقاتا غير قولولي وينها



# وركبت في التاكسي ولحقاتا غير قولولي وينها غير قولولي وين رمقاتا غير قولولي وينها وسلم في أهلا وخذاتا غير قولولي وينها

- التحليل الأدبي: يتناول النص قصة حب من النظرة الأولى بين رجل وامرأة لحق كليهما الآخر، وقد وضع النص في لهجة بدوية تونسية. شكل النص منتظم ويتميز بإعادة نفس الجملة في نهاية كل بيت. نوع الخطاب سردي وقد حافظت المؤدية على الشكل الأساسي للنص الأدبي للأغنية.
- التحليل الموسيقي: وضع لحن الأغنية في مقام العرضاوي وهو مقام شعبي تونسي وفي إيقاع الفزاني وهو كذلك من الإيقاعات الشعبية التونسية وقد التزمت بهما المؤدية طوال الأغنية دون أدنى تغيير. يتكون النص الموسيقي للأغنية من مذهب ومقطعين متماثلين في اللحن. الحركة اللحنية للأغنية مستقرة.
- الأداء: انطلق الأداء الصوتي بكورال نسائي أدى المذهب مع مصاحبة إيقاعية فقط شبيهة بغناء الفلاحين أثناء العمل، وهوما أكدته الصورة في وقت لاحق. تراوح الأداء الصوتي بين المؤدي والكورال النسائي الذي كرر المذهب طوال الأغنية. تميز الأداء الآلي بالاعتماد على آلات شعبية تونسية على غرار الفحلة، الزكرة والطبل.

- الصور: سيناريو الفيديو كليب كان واضحا ومتماشيا مع كلمات الأغنية حيث تبين المشاهد ركض الممثل وراء الشاحنة التي تحمل حبيبته ثم التحاقه بها في مشاهد تدل على حضل زفاف حيث يتدخل بعض الأطراف للتفرقة بينهما، في حين يجتمع الحبيبان مجددا ليرقصا سويا في في حين يجتمع الحبيبان مجددا ليرقصا سويا في نهاية الفيديو كليب. بالنسبة إلى الديكور والملابس والإكسسوارات كانت متماشية تماما مع الوسط الثقافي للأغنية، حيث ارتدت المؤدية الملية والحلي التقليدي التونسي، كما ارتدى الممثل الدنقري وأدى كلاهما رقصا شعبيا تونسيا أضفى على الفيديو كليب طابعا يرسخ للهوية الثقافية للأغنية.
- الوظائف: جمعت المساهد بين الوظائف الثلاثة للفيديو كليب حيث تبرز الوظيفة التعبيرية من خلال ظهور المؤدية في أغلب المساهد، كما تعكس مختلف الصور والوضعيات موضوع الأغنية مسجلة وظيفة مرجعية للكليب، أيضا ظهور بعض النسوة اللي تحملن آلة الدربوكة مؤشر على الوظيفة المرجعية الذاتية التي أداها الفيديو كليب ولو بصفة سريعة.
- التحليل الخطابي: فاقت نسب مشاهدة الفيديو كليب المليون مشاهدة في أقل من شهر منذ إصداره وقد أثنت أغلب التعليقات على تمسك المؤدية

بالهوية التونسية وإبرازها من خلال الفيديو كليب رغم اتهامها في بعض التعليقات بتقليد فيديو كليب لأغنية لبنانية للفنانة نانسي عجرم. كما تميزت التعليقات بمداخلات مغربية وجزائرية.

### 4) أغنية على الحلى:

أداء ريان يوسف

وعلى الحلي ياما وعلى الحلي هاي وعلى الحلي داخت صبو عليها المي ياما امشي لشنني جابلها راديون يغني صوتا زطلني من قابس حتى لهني ياما وعلى الحلي هاي وعلى الحلي ياما وعلى الحلي هاي وعلى الحلي داخت صبو عليها المي ياما خلخال ذهب نجيب بابا وأمي تخطب وعليك نحب ماعندي منك اثنين ياما وعلى الحلي هاي وعلى الحلي ياما وعلى الحلي هاي وعلى الحلي داخت صبو عليها المي ياما عليها نتغنى عيونها تسحر قتلتني ياما وعلى الحلي ياما وعلى الحلي هاي عليها نتغنى عيونها تسحر قتلتني ياما وعلى الحلي ياما وعلى الحلي هاي

- التحليل الأدبي: يندرج موضوع النص ضمن الغزل حيث يصف الكاتب حبيبته مبديا رغبته في التقدم للزواج بها. اللهجة المعتمدة لهجة بدوية تنتمي للجنوب التونسي. شكل النص منتظم ونوع الخطاب وصفي. التزم المؤدي بالنص الأصلي للأغنية مطرزا اللوازم الموسيقية ببعض الألفاظ المستعملة في الغناء البدوي.
- التحليل الموسيقي: لحنت الأغنية في مقام الحسين وفي إيقاع الفزاني. وقد اكتفى المؤدي بأداء المذهب وثلاث مقاطع منها. تشترك جميع أجزاء الأغنية

- في نفس اللحن الذي وضع في حركة مستقرة. لم نسجل أى تغيير للخصوصيات اللحنية للأغنية.
- الأداء: ابتدأ الأداء الصوتي بأداء امرأة عجوز للمذهب دون مصاحبة موسيقية مشيرا بذلك إلى عراقة الأغنية ورمزيتها التراثية. تراوح الغناء اثر ذلك بين المؤدي والكورال محافظين على الطابع الصوتي للأغنية. تميزالأداء الآلي كذلك بحضور آلات شعبية على غرار القصبة والطبل وبتدخل سريع لبعض الثواني لآلة القيتار الذي لم يؤثر على الطابع الأصلى للأغنية.
- الصور: يتماشى سيناريو الفيديو كليب عموما مع موضوع الأغنية حيث يركز على مشاهد الاحتفال معتمدا على ديكور تابعا للجنوب التونسي واللباس التقليدي للجهة الذي ارتدته أغلب الشخصيات المشاركة باستثناء المؤدي الذي ظهر بملابس رياضية وأدى في بداية الكليب حركات مشابهة لرقص فناني الراب، إلا أنه شارك إثر ذلك بقية الشخصيات الرقص التقليدي التونسي. رغم أن الكليب وقع تصويره في منطقة زغوان، إلا أن الاختيار كان موفقا حيث تشبه الأماكن المختارة بيئة الأغنية لحد كير.
- الوظائف: تضمن الفيديوكليب مختلف الوظائف التعبيرية والمرجعية والمرجعية الذاتية حيث يظهر المؤدي في أغلب المشاهد، كما تعكس صور الزفاف جانبا من النص الأدبي خصوصا مع تكرار رقص المؤدي مع إحدى الشخصيات المرتدية للزي التقليدي. نسجل كذلك ظهور عازف القيتار أثناء أداء اللازمة الموسيقية وظهور عازف الطبل والزكرة لاحقا.
- التحليل الخطابي: ناهزت نسبة مشاهدة الفيديو كليب الأربعة ملايين مع تسجيل عدد كبير للإعجاب والتعليقات التي ارتبطت أغلبها بالإشارة إلى الهوية الأمازيغية حيث أشاد أغلب المعلقين بظهور العلم الأمازيغي في الفيديو كليب. كما

سـجلت التعليقـات حضـورا مهما لمسـتمعين من ليبيـا والجزائر.

### 5) أغنية خديجة:

أداء يسرى محنوش

شفتوش خديجة يا المحفل سمح المضحك والتفليجة شفتوش خدلج هي في المحفل تدرج باللبسة تبهج معذور العاشق في خديجة شفتوش الغنجة الي هواها ساكن في المهجة كل قلب ونهجانا قلبي عاشق في خديجة نيراني قوية ما يبردها كانش هيا من يعمل فيا مزية وينعتني على خديجة

- التحليل الأدبي: يصف الكاتب حبيبته خديجة ودرجة عشقه لها في لهجة حضرية بدوية. شكل النص منتظم ونوع الخطاب وصفي. غيرت المؤدية بعض الكلمات من المذهب الأصلي للأغنية إلا أنها غيرت كليا النص الأدبي في بقية المقاطع التي أدتها.
- التحليل الموسيقي: وضعت الأغنية في مقام المحير عراق وإيقاع السعداوي. رغم المحافظة على المقام والإيقاع الأصلي للأغنية إلا أنه تم إجراء تغيير كلي للحن الأغنية وقداحتوت على مذهب وثلاث مقاطع.
- الأداء: تراوح الأداء الصوتي بين الغناء الفردي للمؤدية مبتدئة بعروبي وبين الغناء الجماعي للكورال الذي ردد المذهب. تميز الأداء الآلي باستعمال مكثف للآلات الشعبية على غرار القصبة والفرخة.
- التحليل الخطابي: فاقت نسبة استماع الأغنية الأربعة ملايين وسجلت تعليقات من مختلف الدول العربية. أثنى المعلقون على المؤدية وعلى اختيارها للتراث دون طرح أو تفطن للتغيير الحاصل للأغنية.

# 6) أغنية بوزيقة :أداء آمنة فاخر

دايا مالحولي بوزيقة عطشني الله يعطش ريقه لمحبة قوية ما عملت فيا حبك كاويني ربي يداويني بوزيقة تحت النمسية حن عليا يا القابسية خليني نرتاح شوية عطشان واعطيني شريبة حن على قلبي قاتلني تعبي وسهرت ليالي نراجي في الغالي بوزيقة تحت الأنزاصة حن عليا يا حرقاصة خليني نكمل هالطاسة عطشان وأعطيني شريبة لمحبة قوية ما عملت فيا حبك كاويني ربي يداويني بوزيقة تحت السفساري ملكت قلبي وزاد هبالي علجالك نحمل ونداري عطشان وأعطيني شريبة

التحليل الأدبي: يقوم موضوع النص الأدبي للأغنية على مناداة الكاتب لحبيبته وتعبيره عن معاناته. اللهجة المعتمدة هي لهجة حضرية بدوية. شكل النص منتظم ونوع الخطاب وصفي. التزمت المؤدية بالشكل الأساسي للنص وخصوصياته.

حن على قلبي قاتلني تعبى وسهرت ليالي نراجي في الغالي

- التحليل الموسيقي: لحنت الأغنية في مقام الرصد العبيدي وفي إيقاع الربوخ وتكونت من مذهب وثلاثة مقاطع جميعها في نفس لحن المذهب. الحركة اللحنية مستقرة وقد حافظت المؤدية على النص الموسيقى الأصلى للأغنية.
- الأداء: تـراوح الأداء الصـوتي بـين المؤديـة والكورال الـذي ردد المذهب وبعض اللـوازم الصوتيـة، بينما تـراوح الأداء الآلي بـين الآلات الشـعبية والآلات العصريـة الـتي تـم إبرازها أكثرمـن الأخـرى رغم اعتماد موسـيقى البوزيقـة علـى آلات الطبـل والدربوكـة والزكـرة في العـادة.



التحليل الخطابي: حققت الأغنية نسبة استماع عادلت المليونين والنصف. جل التعليقات كانت محلية وقد ذكرت في الغالب بهوية الأغنية من جهة قابس كما تساءل البعض عن مفهوم بعض الكلمات.

# النتائج والتوصيات:

تعددت أساليب تجديد الأغنية التراثية في تونس وتباينت بين الحفاظ على هوية الأغنية وبين التغييرالجزئي أو الكلي. لكن المستمع لا يتفظى غالبا لهذه التغييرات بيل يثني على المؤدين رجوعهم للتراث والمحافظة عليه. لذا وجب الوقوف عند البعض من هذه الممارسات حتى لا تضمحل هوية الأغاني التراثية نتيجة لسوء استخدام التقنيات الهائلة التي توفرها الصناعة الموسيقية المعاصرة التي وظفت في الغالب للترويج لصورة الفنان على حساب الأغنية. وتنحصر عموما مقومات هوية الأغنية بين العمل الفني في حد ذاته وبين الصورة التي قدمت بها:

- الأغنية: يفضل أغلب المغنين الاكتفاء ببعض المقاطع من الأغنية الأصلية حتى لا تتجاوز

مدتها الخمس دقائق وهي المدة الزمنية المعمول بها في انتاج الأغاني المعاصرة. يحافظ المؤدون في الغالب على النص الأدبي الأصلي وكذلك المقومات الأساسية للنص الموسيقي (المقام، الإيقاع، الجمل اللحنية) إلا أن تنفيذها يعتمد على آلات عصرية تطغى غالبا على الآلات الشعبية التي تبرز الطابع الثقافي لها. يرتبط المنتوج الموسيقي عموما بالعمل الفني الأصلي ونادرا ما يتم تغييره كليا.

الصورة: تعود الأغاني التراثية المصورة عموما لمطربين مبتدئين في الساحة الفنية ويؤدي الفيديو كليب غالبا وظيفة تعبيرية تروج لصورة المؤدي أكثر من الأغنية ذاتها. يؤكد هذا التمشي أن تجديد التراث الغنائي ليس الهدف الرئيسي لإعادة تسجيله وإنما هو وسيلة أقل تكلفة مادية للتعريف بالمغني لا غير. في المقابل، تتجلى هوية الأغنية من خلال الأماكن والديكور والاكسسوارات وأحيانا الرقص. للمن نجحت الصورة في استقطاب عدد هام من المستمعين للأغاني على المستوى الوطني والعربي إلا ألها لم تلعب دورا أساسيا في تركيز الهوية الثقافية للأغنية التراثية.

الأدبي والموسيقي لها. كما ينبغي تسخير الصورة والتقنيات التسويقية لدعم هوية الأغنية من خلال سيناريو واضح يترجم معاني النص الأدبي والكلمات التي تبدو غامضة لبعض المستمعين إذ لا يكفي الديكور والاكسسوارات والرقص أحيانا للتعريف بهذه الهوية.

تنتمي الأغنية التراثية للموروث الثقافي الجماعي الذي لا يجوز التصرف فيه وتغييره للتسويق الشخصي. في المقابل، لا يعني تجديد أغاني التراث إعادة نسخ العمل الفني الأصلي بحذافيره وإنما الإجتهاد لابراز الخصوصيات الصوتية والآلية للأغنية في شكل معاصردون تغييرالنص

- doctorat en sciences de gestion, Bourgogne, Université de Bourgogne.
- 10. Colbert, F. (2007). Le marketing des arts et de la culture (3°éd). Québec : Chenelière Education.
- Ajroud, W. (2005). L'implication pour les produits culturels: un modèle confirmatoire appliqué à la musique. Thèse de doctorat en sciences de gestion (Marketing), Université de Tunis-El-Manar, Tunis.
- 12. Colbert, F. (2007). op. cité.
- 13. Kaplan, D. & al. (2007). Musique et Numérique: Créer de la valeur par l'innovation. Paris : Fing.
- 14. Colbert, F. (2007). op. cité.
- 15. Le Barillec, S. (2006). La crise de l'industrie musicale. Mémoire de master 1 en économie et gestion, Université de Caen Basse-Normandie, Caen.
- 16. Colbert, F. (2007). op. cité.
- Blanchon, A. (2008). L'industrie musicale française et le star system.
   Mémoire de master en droit des médias, Université Paul Cézanne, Aix-Marseille.
- 18. Rajaofetra, M. (2013). Les stratégies de communication sur internet : le cas des artistes-musiciens. Mémoire de maîtrise en administration des affaires, Université du Québec à troisrivières, Québec.
- 19. Sok, B. (2006). Le marketing sauvera-t-il l'industrie du disque de la crise?. Mémoire de master en marketing, ISC Paris, Paris.
- 20. Di Virgilio, M. (2008). La circula-

### الموامش

- Bourgeon-Renault, D., & Gombault, A. (2009). Champ et produit culturel. In D. Bourgeon-Renault (Ed) Marketing de l'art et de la culture (pp.9-31). Paris: Dunod.
- 2. Benoun, M. (1991). Marketing savoirs et savoir faire. Paris: Economica.
- Lendrevie, J., & Lindon, D. (2009).
   Mercator: Théories et nouvelles pratiques du marketing. Paris : Dunod.
- Colbert, F. (2007). Le marketing des arts et de la culture (3°éd). Québec: Chenelière Education.
- Evrard, Y. (1991). Culture et marketing: incompatibilité ou réconciliation. In Actes de la 1ère Conférence Internationale sur la Gestion des Arts (pp.37-50). Montréal: AIMAC.
- 6. Bourgeon-Renault, D., & Gombault, A. (2009). op. cité.
- 7. Di Maggio, P. (1987). Nonprofit organizations in the production and distribution of culture. The nonprofit sector: A research handbook, 195–220.
- Laforte, C. (1995). La chanson de tradition orale, patrimoine poétique et musical. Les Cahiers de l'Association pour l'avancement de la recherche en musique au Québec (ARMUQ), (16), 53-64.
- Assassi, I. (2005). Politique d'assortiment du détaillant et configuration du canal de distribution. Comparaison de deux produits culturels. Thèse de

- ministration, 24(2), iv-xvii.
- 28. Sakli, M. (1995). La chanson tunisienne: analyse technique et approche sociologique. Thèse de doctorat en musicologie, Université de Paris- Sorbonne (Paris 4), Paris.
- 29. Giroux, R. (1993). La chanson prend ses airs. Montréal : Triptyque.
- 30. Melançon, J. (1999). Les mécanismes de l'interprétation dans la chanson populaire (d'expression francophone): proposition d'une méthode d'analyse. Thèse de doctorat en études françaises, Université de Sherbrooke, Québec.
- 31. Saint-Martin, F. (2011). Sémiologie du langage visuel. PUQ.
- 32. Kefi, M. (2017). op. cité.
- 33. Oberhuber, A. (1995). La génération clip: de l'explosion de l'image au temps des medias. In U. Mathis (Ed), La chanson française contemporaine: Politique, société, médias : actes du symposium du 12 au 16 juillet 1993 à l'université d'Innsbruck (pp.263-271). Innsbruck : Verlag des Instituts für Sprachwissenschaft der Universität Innsbruck.
- 34. Kozinets, R. V. (2002). The field behind the screen: Using netnography for marketing research in online communities. Journal of marketing research, 39(1), 61-72.

#### الصور

- الصور من الكاتب.

 https://www.aleqt.com/sites/de-fault/files/styles/scale\_660/public/rbitem/2020/06/25/1414056-94 8855356.jpeg?itok=ejXWlfEF

- tion de la musique à l'ère du média numérique en ligne : innovations technologiques et impacts sur la médiation des artistes. Mémoire de master 1 projets culturels, Université Paul Verlaine Metz, Metz.
- 21. Pichevin, A. (2009). L'artiste producteur en France en 2008. Paris : ADAMI.
- 22. Kefi, M. (2017). Le marketing de la chanson tunisienne contemporaine: processus, difficultés et perspectives. Thèse de doctorat en sciences culturelles, Université de Tunis, Tunis.
- 23. d'Astous, A., Legoux, R., & Colbert, F. (2005). L'utilisation de la promotion des ventes dans le contexte des arts de la scène. Gestion, 30(1), 71–77.
- 24. Bourreau, M., & Gensollen, M. (2006). L'impact d'Internet et des Technologies de l'Information et de la Communication sur l'industrie de la musique enregistrée. Revue d'économie industrielle, (4), 31-70.
- 25. Berger, V., & Hallé, G. (2011). Le site web artiste pourquoi, comment faire et quoi faire avec son site web. DBTH: Paris.
- 26. Jallouli, R., Zghal, M., & Orsoni, J. (2008). Le marketing et l'art... estce le grand écart?. In M. Zinelabidine (Ed.), Nouvelles approches en culture et développement : Textes préliminaires en marge de la conférence Tuniso-Française sur arts et cultures d'Avenir (pp.47-65), Tunis : Edition Alamat.
- 27. Ouellet, J. F. (2007). Achat ou téléchargement illégal de la musique chez les consommateurs: Le rôle des réponses à l'artiste et à la musique. Revue Canadienne des Sciences de l'Ad-

### أ. محمد العساوي - المغرب

فنون موسيقية وافدة على الموروث الثقايف اللامادي المغربي... المغربي الطرب الغرناطي نموذجا



شَكُل المغرب عبر التاريخ ملتقى للحضارات القديمة الي عَمَرت البحر الأبيض المتوسط، وهو بذلك مجال خصب لتقاليد موسيقية تحمل بصمات الزمن وتغتني عبر القرون المتعاقبة بتأثيرات ثقافية متعددة منها الأصيل أمازيغيا وعربيا ومنها المجاور متوسطيا وإفريقيا، وتُقَدَّر عدد الأنماط الموسيقية الموجودة بالمغرب في أكثر من خمسين نوعا، دون الأخذ بعين الاعتبار في تعدادها مجمل التنويعات الجهوية المتعددة لنفس النمط، أما تصنيف الأنماط نفسها فقد يأتي معبرا عن التمييز ما بين القروي والحضري، أوما بين اللهجات، أوحسب الطبيعة البغرافية (سهول، جبال، صحراء، سواحل...).

وكيفما كان المدخل الذي نلج بموجبه عالم الموسيقى المغربية



المرحوم الحاج عبدالكريم الزرهوني أحد شيوخ الطرب الغرناطي بمدينة وجدة

سنصادف إجمالا ثلاث طبقات مختلفة من الأنماط، وهي الموسيقى التقليدية، والموسيقى الشعبية، والموسيقى الشعبية، والموسيقى الحديثة، وجميعها نستطيع أن نستشف منها شرائح تاريخية لمختلف العناصر الثقافية المكونة للشخصية المغربية، ففي الأول ذلك الأساس الأمازيغي العميق، ثم المقامية العربية والإيقاعية الإفريقية الواردة من الصحراء وما بعدها جنوبا، ثم الغناء المتقن لأهل الأندلس، فضلاعن لمامة لموروث إغريقي روماني.

و هكذا فقد تشكلت شخصية الموروث الموسيقي المغربي من عناصر محلية، وأخرى أجنبية وافدة عليه، ساهمت بشكل أو بآخر في إغناء وتعزيز التراث الثقافي اللامادي، ويعتبر في هذا الصدد «الطرب الغرناطي»، واحدا من أبرز الألوان الموسيقية الوافدة على الحضارة المغربية إبان ضياع المسلمين للفردوس المفقود «الأندلس»، وأصبح هذا اللون الغنائي مع مرور الزمن منتشرا على نطاق واسع، بل وأصبح يشكل جزءاً من هوية المجتمع المغربي، ولعل هذا ما يبين أهميته باعتباره وسيلة للتعريف بالمغاربة جهويا وقاريا وعالميا.

# لمحة تاريخية عن نشأة وتطور الطرب الغرناطي في المغرب

إن الحديث عن الموسيقى الأندلسية عامة والغرناطية خاصة في المغربية بيرنا إلى ذكر حاضرتين مغربية بن الستهرتا بهذا اللون من التراث الموسيقي، أولهما مدينة وجدة حاضرة المغرب الشرقي، والثانية مدينة الرباط التي تقع على المحيط الأطلسي، ولا يمكن الحديث عن الطرب الغرناطي في هاتين الحاضرتين دون الإشارة إلى واقع هذا التراث في القطر الجزائري، حيث تقوم له مدارس ثلاث تشكل كل واحدة منها اتجاها له ما يميزه في مجال الممارسة العملية، وهي مدرسة تلمسان، ومدرسة قسنطينة، ومدرسة الجزائر العاصمة!

كما لا يمكن مرة أخرى التحدث عن هذه الموسيقى في معزل عن عموم التراث الموسيقى الأندلسي الذي

عرفته سائر بلدان العالم العربي، منها أقطار المغرب العربي خاصة، والذي يرجع في مجمله إلى أصول مشتركة، وإن يكن فيما بعد قد أفضى إلى الخضوع لمؤثرات أفرزتها عوامل تاريخية وبيئية وثقافية متنوعة وأضفت عليه ملامح وسمات أصبحت تفرض تصنيفه في أربعة روافد كبرى، هي المالوف في ليبيا وتونس والجزائر، والصنعة في الجزائر، والآلة في المغرب، ثم الغرناطي الذي يشترك فيه الشعبان في المجزائري والمغرب عن الجزائري والمغرب عن عن المؤائرة من المؤائرة من المؤائرة من المؤائرة من المؤائرة من المؤائرة من المؤلوف مفهوم الطرب الغرناطي، وتحديد موقعه من التراث الموسيقي الأندلسي بصفة عامة.

توحي تسمية هذا اللون من ألوان الموسيقى الأندلسية بما يفيد ارتباطه بحاضرة غرناطة، بل ويفيد انتماءه إليها، إذ كثيرا ما كانت هذه النسبة مصدر إشكال، واستقر في أذهان المعجبين بهذا الفن أنه ترعرع في غرناطة النصرية أيام عزها، ثم انتقل إلى شمال إفريقيا إثر انهزام هذه الإمارة أمام الغزو المسيحي وتسليم غرناطة إلى فرناندو وإزابيلا المسيحيين سنة واسليم غرناطة إلى فرناندو وإزابيلا المسيحيين سنة الفن بالغرناطي لارتباطه بهذه المدينة قبل انهيارها، وتؤكد المصادر التاريخية أن الموسيقى الأندلسية وتؤكد المصادر التاريخية أن الموسيقى مغربية مطعمة المتداولة في المغرب هي موسيقى مغربية مطعمة بالطرب بموسيقى أندلسية ، أما الموسيقى المسماة بالطرب الغرناطي، فهي موسيقى أندلسية صرفة أ

إن استنطاق المصادر التاريخية والأدبية بدءاً من سقوط غرناطة، يؤدي بنا إلى الوقوف على الوقائع والأحداث التي رافقت وأعقبت انهيار هذه الحاضرة، والتي أفرزت ظروف اجتماعية جديدة ساعدت على خلق ممارسات وتقاليد فنية متميزة نبتت في أوساط الطوائف المسلمة التي أطلق عليها أوسيطلق عليها فيما بعد اسم «الموريسكيين» هؤلاء الذين استقروا في جبال البوشرات ما بين عامي 897 - 1017 هجرية / عليها 1498 - 1610 ميلادية أ.

وعند خروجهم من غرناطة ظل حنين هؤلاء إليها، ولعل من أروع المقطوعات التي كانت وما تزال تتردد

على ألسنة الوشاحين والمطربين المعبرة عن معاني الفراق والحنين إلى العودة ولقاء الأهل والأحباب مقطوعة «يا أسفي على ما مضى» أ، وهي متداولة في المدارس الموسيقية الثلاث بالجزائر ضمن ما يعرف بمجموعة غرناطة ، ومتداولة أيضا في وجدة والرباط.

أما فيما يخص ارتباط الطرب الغرناطي بالمدينتين المذكورتين سالفا دون غيرهما من المدن المغربية، فمن ورائم مجموعة من العوامل تتمثل في8:

- هجرة وفود كبيرة من الموريسكيين الغرناطيين إلى المغرب، وقد اختار عدد منهم الاستقرار في وجدة والرباط نظرا لتشابه ظروفهما الطبيعية والثقافية والبشرية بأحوال غرناطة، الشيء الذي جعلهم ينقلون عاداتهم وتقاليدهم وفي مقدمتها الطرب الغرناطي.
- كان المغرب منذ خضوع الجزائر للسيطرة العثمانية ملاذا يلجأ إليه الجزائريون بحثاعن الحرية، وقد زاد في تشجيعهم على الهجرة سلاطين الدولة العلوية، إذ نقل هؤلاء المهاجرون ألوان الطرب الغرناطي الذي كان مزدهرا في الجزائر، واستطاعوا نشره بين الهواة بشكل كبير في وجدة والرباط، بل تعليمه لكثير من محترفي الموسيقي بالمغرب،

ومن أشهر القصائد الشعرية الغرناطية التي تغنى بها هؤلاء المهاجرون الجزائريون خلال هذه المرحلة التاريخية 9:

سَّلْ هُمومَك فِي ذَا الْعَشيَّة

مَا تَعرَف بَاشْ يَأْتيكْ الصبَاح

عنْد السُّحْر قُم دَر الحَميَة

وَافْنِي فُنُونِكِ مْعَ المُلاَحِ

قُم أَغْتَنم سَاعة هَنية

الدُّنْيَا مَا هي إلاَّ مُزَاح

يَا سَاقِي قُم فيضْ الزِّجَاجَ

وَاسْقِنَا عَنْ غَفْلَة الرّقيب

## عَلَى حَضيرَة بَيْنَ السَهيرج

#### الشَّمْس مَالَت إلى المغيب

- استمرار توافد الجزائريين على المغرب إثر الاحتلال الفرنسي لبلادهم سنة 1830م، واستمرت عملية نقل التراث الغرناطي على يد عدد من الموسيقيين المهاجرين من أبرزهم «محمد بن قدورة بن غبريط» الذي قدم من تلمسان إلى الرباط خلال عشرينيات القرن الماضي، حيث أصبح من أنشط العناصر التي تحتضنها الأجواق المغربية، فكان يلقن نفس الوقت الصنائع الأندلسية وطريقة إنشادها وعزفها، وقد أهلته خبرته وسعة ثقافته الموسيقية ليكون ضمن أعضاء الوفد المغربي الذي شارك في المؤتمر الأول للموسيقى العربية بالقاهرة سنة في المؤتمر الأول للموسيقى العربية بالقاهرة سنة أنذاك كالفقيه المطبى، وعمر الجعيدى 1932م، إلى جانب أقطاب طرب الآلة وعمدائها أنذاك كالفقيه المطبى، وعمر الجعيدى
- تعامل فناني مدينة وجدة بحكم موقعها الجغرافي المتاخم للحدود الجزائرية في جهتها الغربية، مع أعلام الموسيقى الغرناطية من تلمسان، ومثلما ينسب إلى «محمد بن قدورة بن غبريط» أنه نشر مستعملات الطرب الغرناطي بالرباط، فكذلك ينسب إلى «محمد ابن إسماعيل» أنه نشر هذه المستعملات ذاتها بمدينة وجدة باعتباره أيضا مهاجرا جزائريا خلال عشرينيات القرن 20م، وقد أسس أول فرقة موسيقية لهذا الفن وترأسها بنفسه، ومنذئذ أولت الأوساط الفنية بهذه المدينة باعتباد في تعدد مراكز تلقينه، وكذلك عناية خاصة تجلت في تعدد مراكز تلقينه، وكذلك

فمن خلال كل هذه العوامل المذكورة نستنتج أن دخول الطرب الغرناطي إلى وجدة والرباط، ساهمت فيه أولا العناصر الموريسكية بداية من سقوط الأندلس إلى غاية القرن 19م ويحسب لها أنها وضعت اللبنة الأولى لهذا الفن الأندلسي ببلاد المغرب، وبعدها أكملت عناصر جزائرية مهاجرة خلال القرنين 19م و02م، رقي وازدهار هذا النمط الغنائي وذلك باعتباره



الحاج أحمد بيرو أحد رواد الغرناطي بالرباط

سَبَّاقاً في الجزائر عن المغرب، وبالتالي يمكن التأكيد على أن الطرب الغرناطي الذي وفد على المغرب، هو في أصله أندلسي مع إدخال لمسات فنية جزائرية ومغربية عليه، وهو ما أجمع عليه جل الباحثين في هذا المجال.

## مكونات الطرب الغرناطي:

هناك ثلاث مكونات أساسية للموسيقى الغرناطية، يمكن اعتبارها قوام هذا اللون الغنائي، الأول شعري والثاني لحنى والثالث آلى.

## ) المكون الشعرى:

أبدع شعراء الأندلس نمطا جديدا من التعبير الشعري يسمى «الموشح»، وكذلك أبدعوا نمطا آخر يسمى «الزجل»، إذن فما هو الموشح وما هو الزجل؟

الموشح هو بمثابة قصيدة شعرية ولكنها لا تخضع لوحدة البيت ولا تخضع كذلك لوحدة القافية، غير أنها مقسمة إلى أقسام أو مقاطع، بعضها يسمى «أقفالا» وبعضها يسمى «أبياتا»، هذا النظام الذي يسير عليه الموشح يقتضي منه أن يكون قائما على مجموعة من الأقفال والأبيات، فالأقفال متشابهة في الوزن والقافية، أما الأبيات فمتشابهة في الوزن والقافية، أما الأبيات فمتشابهة في الوزن فيما بينها ومختلفة من حيث القافية، ثم إن هذا الموشح، يُعنى فيه بالمقطع الأخير الذي يُسمى الخرجة، وحين ننظر في الموشحات الأندلسية، نجد هذه الخرجة إما باللغة المحلية الرومية أو باللغة العربية العامية، ومعنى هذا أن الأصل في الموشح هو الأغنية الشعبية المحلية التي كانت بالقشتالية أو بالرومية أو ما إلى ذلك.

أما الزجل فهو كالموشح مع فارق واحد، هو أنه باللغة العامية (الدّارِجَة) وهو أيضا كان خاضعا لمقتضيات الغناء والأداء اللحني 12.

إذن يمكن القول بأن الموسيقى الأندلسية في فرعها الغرناطي وجدت الإطار أو الهيكل الذي أتيح لها أن تنطلق منه أو أن تغنيه بالنغم سواء أكان هذا النغم محليا صرفا أومتأثرا بما جاء به العرب فيما بعد وما تمخضت عنه حضارتهم وثقافتهم، وللإشارة فقد تنوعت مواضيع قصائد الطرب الغرناطي من غزل وحكمة ومدح نبوي، لكن دائما كانت السمة الغالبة علي هذا النمط الغنائي الحزن والألم، تعبيرا عن الحنين والاشتياق لغرناطة، وهنا وجب التوضيح إلى كون جميع أصناف الموسيقى الأندلسية من مالوف والصنعة والآلة والغرناطي، لا تختلف من حيث القصائد المؤداة، ولكن الاختلاف يتجلى فقط في طريقة الأداء والعزف. 18.

إن النصوص والأشعار التي تؤدى في الطرب الغرناطي فهي كلها موشحات وأزجال من نظم وشاحي وزجالي الأندلس والمغرب العربي، ومن أجمل ما يؤدى في هذا اللون الغنائي من قبل المجموعات الموسيقية سواء في وجدة أو الرباط، موشح «ابن الخطيب» المُعنون ب «جادك الغيث» والذي يقول فيه 14:

جادك الغيث إذا الغيث همي

يا زمان الوصل بالأندلس

لميكن وصلك إلا حلما

في الكرى أو خلسة المختلس

إذيقود الدهرأشتات المنى

ننقل الخطوعلى ماترسم

زمرابين فُرادى وثنا

### مثلما يدعوالحجيج الموسم

أما فيما يخص القصائد الزجلية المشهورة التي تُغَنى في الطرب الغرناطي قصيدة «أحمد التريكي»، والتي يقول في مطلعها 15:

دَمعي سَكيبْ والنارْفْاكبادي يا شمس المغيبْ سَلِّم على الهادي 2 (2)

يتمثل هذا المكون في النوبة التي هي بمثابة مصطلح غنائي كان معروفا في المشرق، ويعني المَرَة أو الدَّور، وانتقل هذا المفهوم ليُستعمل في العهد الأندلسي الأول، إلا أنه لم يلبث أن تطور ليدل على مجموع المكونات النصية واللحنية التي يتشكل منها العمل الموسيقي في نظام تركيبي مُعقد ومنضبط، لكن في تكامل وتناسق وانسجام.

وقد كانت النوبة مجالا فسيحا لإبداع جديد لم يبق منه بعد سقوط الأندلس سوى تراث شفوي في الغالب بحكم طبيعة تداوله، وهو الموروث الذي بقيت بعض معالمه راسخة في البيئة الأندلسية على الرغم من التحول الطارئ وما صاحبه من إتلاف، والذي تسنى لمعالم أخرى منه أن تُحفظ في بلاد المغرب خاصة 16.

## تبلغ عدد نوبات الموسيقى الغرناطية اثنا عشـر نوبة كاملة ومى:

- الذَّيْل: هي من أوسع النوبات وأكثرها غناءاً، حيث يمكن أن يستغرق أداؤها عدة ساعات، وهي أول النوبات الكلاسيكية، تفتح بقطعة موسيقية

صامتة لا يدخل فيها الغناء الصوتي، وتعزف نوبة النيل في القسم الأخير من الليل على مقربة من وقت السحرأي قبل بزوغ الفجر، فالشعر المختار لهذه النوبة يصف غالبا استيقاظ الطبيعة وغناء الطيور ونسيم الصباح، وتفتح الأزهار وطلوع الفجر بعد انجلاء الظلام وظهور أشعة الشمس في الأفق البعيد من وراء الجبال 11، وعموما الموسيقى التي تعبر عن نوبة الذيل تتراوح ما بين الفرح والشجون، وما بين الشك واليقين.

- المُجَنْبَة: إن هذه النوبة بمختلف قطعها الموسيقية هي من النوب التي تعبر بصفة ظاهرة على طلوع النهار واستيقاظ الطبيعة 18.
- الحسين: سميت بالحسين نسبة إلى اسم سلطان عجمي اسمه «حِسِين سَمِي الحْسِين»، وهي تُغنى في وسط النهار عندما تستقيم الأشياء وتعتدل الأمور وذلك بعد اتصال الناس بالحياة وبسط العيش، وهي تعبر عن أمل الإنسان في طلوع النهار، وازدهار الأنوار في بداية الصباح 19.
- رَمْل المَاية: هي أول نوبة دخلت عند العرب في صدر الإسلام عندما اتصل المسلمون بالطرب الرومي والبيزنطي، وكانت في القديم تفتح بها الحفلات، وكان يتغنى بها الأندلسيون في العشية، وهي تدل على مسامعها 20.
- الرَّمْل: هذه النوبة تُغنى في العشية وقبل الغروب، وتأخذ مكانها غالبا بعد نوبة الذيل ونوبة المجنبة ونوبة الحسين ونوبة رمل الماية، وهي تعبر عن شدة الخيبة، فالرمل يناسب حالة النفس عند انقباضها تحت سيطرة الحزن والأسي 21.
- الغْرِيب: هذه النوبة كما يدل عليها اسمها تُعزف وقت الغروب، نشأت في العهد العباسي، فقد كان الأمراء يجتمعون في حفلة ليلية يقيمها الخليفة في قصره بعد الغروب، فيعزف الجوق في البداية قطعة خفيفة إشارة بقدوم الملك والرؤساء وهذه القطعة هي شبه إعلان بوصوله فيقوم له المدعوون 22.
- الزِّيدان: لقد رأينا أن كل نوبة من النوبات الأندلسية

تعبرعن نوع خاص من الطبوع، وتحاول أن تصف ما يهيمن على الناس من أفراح وأحزان ويأس وما يشعرون به أثناء الأوقات، والساعات التي تدور أثناء الليل والنهار، فنوبة الزيدان بما فيها من خفة وسرعة في الإيقاع فهي تصف ليلة صيفية أو سهرة ربيعية، والزيدان هذا مأخوذ من اسم عائلة مشهورة بالطرب والغناء في بغداد، كان مغنيها يفتن فيها ويتقن تلحينها حتى أصبح الناس يطلقون اسمها باسمه، وسواء كانت الحفلة أندلسية النوع أو شعبية أو بدوية المنهج، فقد جرت العادة على افتتاحها بنوبة الزيدان التي تعلن في طبعها عن الفرح والابتهاج 23.

- الرَّصد: تعبر عن الحزن فهي التي تأخذ مقامها من سلم النغمات في الدرجة الأولى، فالرصد أو الراست هي كلمة فارسية معناها المستقيم أو الحقيقة أو الأساس<sup>24</sup>، ومعناها رأس النغمات، وتسمى أيضا العبيدي نسبة للعبيد أو الزنوج، ويظهر أنها مزيج من النغمات العربية والزنجية 25، فهي تعزف في كل وقت يناسب حالة الحزن والشجون من لوعة الحب الذي لاحيلة فيه للإنسان المصاب به 26.
- المَزموم: تعبرعن العواطف الغامضة المبهمة التي تغمر المهاجر البعيد، تزرع في فواده حالة مأساة عاطفية حزينة، ولذلك كان طبعها حزينا يعزف في الجزء الأخير من الليل قبل طلوع الفجر، وعندما يتهيأ الناس للانصراف بعد ليلة ساهرة أقيمت تذكارا لتفقد الحبيب أو الوطن، وقد نسبها العامة للحزن حتى أنها كانت تعزف عند وفاة الملوك، بل نسبها بعضهم إلى الشُّؤم 27.
- الصّيكة: تنسب هذه النوبة إلى «صيكة ابن تميم العراقي»، ونجد هذه الكلمة فارسية الأصل مركبة من (صي) وتعني ثلاثة و(كة) تعني الدرجة، فهذه النوبة تسرد لنا المبادلات الغرامية والحفلات الليلية الساهرة، وتعاطي الطرب والغناء على شاطئ الوادي الكبير وجنة العريف المزدهرة بغرناطة، ففي مثل هذه السهرات الموسيقية كان الناس يتمتعون

بمؤلفات الموصلي وزرياب ومطربين آخرين اشتهروا في الفن والطرب<sup>28</sup>.

رَصْد الذّيل: إنه نوع من نوبة «الذّيل» السالفة الذكراستنبطه «محمد بن الحارث الخزاعي» السالفة اللذي استنبط طبع الرصد وقي معروفة بكونها نوبة العاشق الولهان ق، وكانت الموسيقى التي تنطلق من رصد الذيل عبارة عن ذلك التهلل والشجن معا، فريثما نتذكر نهاية الليل، وانقضاء سهرة كلها فرح وسرور، نشاهد بزوغ الفجر الذي يزرع في القلب الجريح الإطمئنان المريح، والأمل في يوم سعيد يبدل الظلام نورا والاضطراب هدوءاً، وفي هذا الصدد نجد البيت الشعرى يقول:

## إذًا كنت ذَا عَشقْ وَرِقَة

# فَبرَصد الذيل كُن يَا أَخِي مُنشدا فَنغْمَتُم تَحْبي النفُوس وَتشْفي الصدُور

## وتصَفى القلُوبْ من الصدَا<sup>31</sup>

المَاية: إن هذه النوبة هي مثل نوبة الرمل، إذ تعتبرمن النوبات الأولى التي اقتبسها العرب من الموسيقى البيزنطية وبطبيعة الحال أصبحت من النوبات التي نحبها أكثر من غيرها لأنها تذكرنا بعهد الازدهار في القرون الأولى لانتشار الإسلام 20، فكلمة الماية يقال أنها اشتقت من اسم امرأة اسمها ماية وسميت باسمها 30، فهذه النوبة تعزف في الصباح عند طلوع النهار وقبل طلوع الشمس، وفي هذا الصدد نجد البيت الشعري يقول:

## إِذَا اصْفَرِتِ الشَّمسِ وْحَانِ فْرَاقْهَا

## فكُن مُنشدا للماية يَا أَخْ العربْ 34

فإلى جانب هذه النوبات الكاملة الاثنا عشر في الطرب الغرناطي، هناك أيضا أربع نوبات ناقصة هي: الموال - غريبة الحسين - الجَرْكاه - العراق - وإيقاعاتها خمسة هي: المُصَدَّر - البُطَّايْجِي - الدَّرْج - الإنصراف - المُخلَّص.

وغالبا ما يقوم الطرب الغرناطي، على قالب لحني – إيقاعي مكون من ثلاث لحظات كبرى:

- 1. مقدمة آلية: تعزف على إحدى الآلات الوترية: عود أو كمان أو ماندولين.
  - 2. موال: يؤديه المنشد مع مصاحبة آلية.
- أداء القصيدة: وتشترك فيه الآلات الموسيقية مع تجاوب المجموعة مع صوت المنشد المنفرد<sup>35</sup>.
  - 3) المكون الآلى:

لقد كان من الطبيعي أن يؤدي الإقبال على الموسيقى الغرناطية إلى ازدهار آلاتها، والتي يمكن تقسيمها إلى ثلاثة أصناف وكل صنف يضم مجموعة من الأنواع أما هذه الأصناف فهي: الآلات الوترية، الآلات الإيقاعية، الآلات النفخية.

#### ■ الآلات الوتريت:

وتضم ستة أنواع وهي: آلة الرباب، العود، القانون، الماندولين، الكويترة، الكمان.

آلة الرباب (الربابة):

يعتبرالرباب من أقدم الآلات الوترية التي اهتدى عرب الجزيرة إلى صنعها قبل الإسلام، وقد قبل بأن «الرباب آلة عربية بدائية وجدت في صحراء البادية خلال القرون الأولى بعد الميلاد، وحينها كانت ذات وتر واحد، ثم ذات وترين متساويين في الغلظ، ثم ذات وترين متفاضلين ثم أربعة أوتار يتفاضل غلظ كل اثنين منها على الآخر» 36.

وقد انتقل الرباب بأشكاله هذه مع الفتوحات الإسلامية التي غطت شمال الجزيرة، واتجهت نحو الشمال الإفريقي، وذلك ما يفسر شيوع انتشاره حتى اليوم بين شعوب العالم العربي بالمشرق، وكذا في مصر وأقطار الشمال الإفريقي، ثم شق الرباب طريقه إلى البلاد الأوروبية عن طريق صقلية والأندلس منذ القرن الحادى عشر للميلاد 73.

وعُرف الرباب في المغرب على أنه آلة موسيقية تتكون من وترين منفصلين، يسميان (صول) و(ري)،

وقد أوجزه النابلسي في هامش رسالته «الدلالة في ساماع الآلات»، إذ قال «إن الربابة آلة موسيقية عربية قديمة نشأت في الجزائر وتونس ومراكش، وبعد أن استعملت هناك انتشرت في البلاد العربية الأخرى» 38.

وقد عرف العرب سبعة أشكال من الرباب وهي: المربع، المدور، القارب، الكمثري، النصف كري، الطنبوري، الصندوق المكشوف، وللإشارة ففي كل دولة تأخذ آلة الرباب شكلا خاصا، إلا أن أجزاءها ومكوناتها ومقاييسها متفق عليها وفق معيار واحد وقد.

و تتركب هذه الآلة من صندوق خشبي مجوف (خشب الجوز، الأكاجو، الأرز، الأبنوس)، بيضاوي ممتد الشكل، ويقرع الرباب بقوس عبارة عن قضيب مصنوع من شجر الزيتون على شكل نصف دائرة مغطى أيضا بطبقة رقيقة من النحاس، يحمل شعر ذنب الحصان أي سبيبه، ويكون العزف على هذه الآلة بوضع الموسيقي الرباب على ركبتيه في وضعية عمودية ومشبك الملاوي على الكتف (وضعية كنتروباص)، يمرر أصابع اليد الأخرى على وتر واحد فينبعث منه يمرر أصابع اليد الأخرى على وتر واحد فينبعث منه ذلك الصوت الخشن والرخيم الخاص الذي يمنح الرباب في درجات الأصوات الصادحة بالسلم النغمي الأقرب من صوت البشر04.

#### آلة العود:

تعتبرمن أقدم آلات الجوق الغرناطي، وقد استعمل العرب نوعا منه قبل ظهور الإسلام يسمى عندهم بالمعزف أو المزهر، وهو مذكور في الشعر الجاهلي، لكن في صدر الإسلام ظهر نوع آخر من العيدان كان الفُرس يستخدمونه في غنائهم بمكة والمدينة ويسمى بالربط، وكان له وجه من خشب ولذلك سموه بالعود 4، ومن المعروف أن أغلب الأعواد التي تُستخدم لدى الشعوب كانت وجوهها مصنوعة من الجلد، أما العود العربي المعروف فوجهه مصنوع من الخشب، ومن هنا جاء الاسم نفسه «العود».

فبالإضافة إلى المكانة المرموقة التي يشغلها العود في المجموعة الآلية بالجوق الغرناطي، فإنه يشكل الأرضية



فرقة موسيقية للطرب الغرناطي بمهرجان وجدة في دورته 18

الأساسية والضرورية لبناء القواعد التي تشاد عليها النظريات الضابطة للموسيقى العربية، وذلك منذ عهد الكندي (القرن الثالث الهجري)، حيث أصبحت هذه الآلة حقلا لاختيار النظريات وتطبيقها، ومجالا مفضلا لدى الباحثين خلال مختلف الحقب لمناقشة القواعد الموسيقية العلمية.

يتمتع العود بمقبض قصيريبلغ طوله 25 سم على العموم بدون أربطة، وصندوقه يتخذ الشكل الكمثري نصف حبة إجاص ويتكون من اثني عشرة إلى عشرين ضلعا مغزلي الشكل من خشب خفيف ملتصقا جنبا إلى جنب، ويتألف مشد التناغم من نجمية إلى ثلاث نجميات وهي عبارة عن زخارف بشكل وردة أو نجمية مفرغة بدقة وأحيانا يتألف من ثقب واحد كبيركما هوالحال في أغلب الآلات المصنوعة في المغرب العربي، كما يحتوي العود على دعامة ترتكز عليها الأوتار وهي ملتصقة فوق مشد التناغم، إلى جانب لوحة واقية في الموضع الذي تنقر فيه الأوتار.

ويختلف العود المستعمل حاليا في الموسيقى الغرناطية عن التقليدي الذي كان يستعمل في الثلاثينيات من القرن الماضي، فالعود الحالي هو العود الرباعي أو العود العربي، أما طريقة إمساكه للعزف فتكون باليد اليسرى وترقم أصابع اليد للضغط على الأوتار، أما اليد اليمني تستخدم لمسك الريشة ما بين

الإصبع الوسطى والسبابة والضرب بها على الأوتار بشكل هابط وصاعد 42.

#### - آلة القانون:

هي إحدى الآلات القديمة التي تنتمي إلى الصنح الفرعوني، يعود تاريخها إلى الألف الثالث قبل الميلاد، وهناك أخرى في بلاد الرافدين يرجع تاريخها إلى الألف الثاني قبل الميلاد، وكانت معروفة كذلك لدى الإغريق وهم الذين سموها بالقانون، كما كانت معروفة عند العرب بهذا الإسم ابتداءا من القرن الرابع الهجري / العاشر الميلادي، ويُذكر أن اختراعها يرجع إلى «أبي نصر الدين الفارابي»، ولعله قد أدخل عليها تعديلات أسهمت في تطويرها، وقد استعملها كذلك المسلمون والمسيحيون في الأندلس بنفس التسمية 43.

وبعد أن عم انتشار آلة القانون سائر البلاد العربية انتقلت إلى أوروبا عن طريق الأندلس في نهاية العصور الوسطى (حوالي القرن الثاني عشر الميلادي) حاملة معها تسميتها العربية، ولا تزال تلك الآلة مستعملة في كثيرمن البلدان الأوروبية 44.

و بالنسبة للقانون المغاري التقليدي، فهو يحتوي على سبعة عشر مقاما (نوتات) لواحد وخمسين وترا، بينما يحتوي القانون الشرق الحالى خمسا وعشرين

مقاما لثمانية وسبعين وترا، يمكن أن يصل إلى ثلاث أوكتافات في أيامنا، وكانت تصنع الأوتار أصلامن الحرير ثم من أمعاء الحيوان لتستبدل أخيرا بأوتار اصطناعية من نيلون 45.

للقانون صندوق مصوت شكله شبه منحرف ذو زاوية قائمة من جهته اليمنى، وهو مصنوع من خشب الجوز، ويتراوح طول قاعدته الكبرى بين 75 و100 سم، وعرضه بين 3 و 5 سم، وارتفاعه بين 3 و 5 سم.

عند العزف يوضع القانون على ركبتي العازف أو على طاولة صغيرة، ويتم العزف عليه بواسطة ريشتين مصنوعتين في العادة من قرن البقر، يتم تثبيتهما على باطن رأس سبابة كلا اليدين بواسطة حلقة معدنية تدعى الكشتبان، وتختص اليد اليمنى بعزف الأصوات الحادة، واليسرى بعزف الأصوات العائمة 14.

#### آلة الكمان (الكمنحة):

هي آلة ذات قوس، صنعت نماذج منها بأحجام مختلفة في أواخر القرن الخامس عشر الميلادي، ومن هذه النماذج «فْيُولا النَّرَاع» التي كانت تعزف على الذراع، والتي أسفر تطورها إلى بروز «فيولا الركبة» في نهاية القرن السادس عشر الميلادي.

تتكون آلة الكمان من صندوق مصوت يبلغ في العادة 35.5 سم، صدره وظهره مقببان تقبيبا خفيفا تصل بينها ضلوع محدبة في الجزأين الأعلى والأسفل من الصندوق، ومقعرة في جزئه الأوسط، حيث تشكل الخصر الذي يفسح المجال للقوس كي يتحرك على الأوتار بحرية وسهولة، ويوجد في وسطالصدر فتحتان أو شمسيتان متقابلتان، ومهمتهما السماح للذبذبات الصوتية بالانتشار خارج جوف الآلة، كما يوجد أسفله المشطالذي تشد إليه الأوتار، وفي وسطالصدر يوجد كذلك الفرس، وهو يقع بين الشمسيتين وعلى نفس المسافة منهما، ومهمته حمل الأوتار.

والعزف على الكمان في الطرب الغرناطي لا يكون على الطريقة الغربية، أي بوضعه أفقيا على الكتف ومسكه من طرفه الأسفل بين الذقن والترقوة، وإنما بوضعه عموديا على الركبة اليسري، بحيث يمكن

للعازف أن يديره قليلا إلى اليمين أو اليسار حسب الحاجة، لتمرير القوس على الوتر الذي يريد استخراج الصوت منه، أما القوس فطريقة مسكه تختلف أيضا عن الطريقة الغربية، إذ يتم مسكه خلال العزف من مقبضه وراحة اليد متجهة إلى الأعلى عوض الأسفل 48.

#### - آلة الكويترة:

هي آلة ذات طابع مغاري، توجد خاصة في تلمسان والجزائر العاصمة كما تنتشر في المغرب، فهي تشبه آلة العود العربي في تركيبها العام، صندوقها أقل عمقا من صندوق العود، ظهرها مؤلف من عشرة أضلاع من خشب البلوط مقطعة بدقة تشبه شكل فخذ البقرة أو بيضة مما يعطي خفة لجماليتها وأكثر دقة للألة وللصفات الصوتية المتميزة التي تطابق التغيرات الترافقية للموسيقى الغرناطية، وتحتوي هذه الآلة على ثمانية أوتاركل وترين يتناسبان في درجة واحدة علوية كانت أو سفلية 49.

#### آلة الماندولين:

هي آلة ذات رقبة نحيفة متصلة بجسم كُمْ تري الشكل يشبه العود، ولمعظم آلات الماندولين أربعة أزواج من الأوتار، وللبعض الآخر خمسة أزواج، يتركب الماندولين من صنحنوق يقدرب 60 سم: 35 سم عرض، وحوالي 11 سم عمق، ومن طاولة مصنوعة بخشب البيسية منقوشة في منتصفها بزخرفة وردية الشكل 50، وقد ظهرت هذه الآلة لأول مرة في جنوب أوروبا خلال القرن الخامس عشر الميلادي، بعدما جهزت بخمسة أوتار مزدوجة، وقد استخدمت في الموسيقي الغرناطية خلال القرن الثامن عشر، أما طريقة العزف على الماندولين فتتم بريشة يمسكها العازف بين الإبهام والسبابة لليد اليمني يجريها على الأوتار في الوقت الذي يضغط فيه على نفس الأوتار بأصابع يده اليسري 50.

## • الآلات الإيقاعية:

وتحوي ثلاثة أنواع وهي: الطار، الدربوكة، الطبيلات (النقرات).

#### آلة الطار:

عُرفت هـذه الآلـة الإيقاعية بأكـثرمن اسـم واحد، ومنها (الـدف، والـرق، والمزهـر)، وتختلـف أشـكالها باختلاف أسـمائها، والطار هو الدف المستدير ذو الغشاء الواحـد والصفائ المعدنية في إطاره، ويسـمى بالرق في بلاد المشـرق، فهو مـن أصل فارسي انتشـراسـتخدامه مبكرا في آسـيا الوسـطى، ثم دخل إلى المغـرب عن طريق الموريسـكيين، ويُعتـبراليـوم مـن الآلات الأساسـية في الطـرب الغرناطي<sup>52</sup>.

يتكون الطارمن إطاردائوي الشكل مصنوع من خشب الأرزيبلغ قطره حوالي 20 إلى 25 سم، ويُمسك الطار باليد اليسوى بين الإبهام الذي يتم إيلاجه داخل فتحة موجودة فيه، وباقي الأصابع التي تستخدم في نفس الوقت للضرب على الحاشية الجلدية للآلة، وبهذه اليديتم كذلك تحريك الصنوج عن طريق ترعيش الطار أو إمالته يمينا ويسارا للحصول على جلجلة ذات رنة معدنية، بينما تقوم اليد اليمنى بالضرب بواسطة الراحة على وسط الغشاء الجلدي بأطراف الأصابع أو ظهر اليد على حاشيته للحصول على أصوات قوية تسمى بالدم، وبالضرب على أصوات قوية تسمى بالتك.

وعموما يحتل الطارمكانة رئيسية في جوق الموسيقى الغرناطية، لأنه يضبط حركة ألحانها، ويحدد وزنها وإيقاعها 53.

#### آلة الدربوكة (الدربكة):

هي آلة قديمة استُعملت منذ العهد البابلي والفرعوني، وهي اليوم شائعة الانتشار في المغرب العربي، إذ لا يخلو منها جوق للطرب الغرناطي أق فلدربوكة تتكون من غشاء مصوت، على شكل مزهرية أو قدح يشد عليه جلد ماعز أو خروف، وتصنع بمواد متنوعة: طين، حديد، خشب، ويبلغ طولها حوالي 50 سم.

في جـوق الطرب الغرناطي يكون الضارب على الدربوكة جالسا، يمسك آلته بين فخـنه وذراعه اليسريين مع توجيـه رأسها نحـواليمـين، وهو يسـتخدم يـده اليمنى للحصول على الأزمنة القوية (الـدُم) بالضرب على الجزء

الأوسط من الغشاء الجلدي، والأزمنة الضعيفة (التك) بالضرب على حاشيته، أما الزخارف الإيقاعية المختلفة فإنه يستخرجها بأصابع يده اليسرى55.

#### - آلة الطبيلات (النقرات):

هي آلة تقرع بمقرعتين، وهي عبارة عن زوج من الطبول، وكل طبل يتكون من خزفة نصف كروية، يغطيها جلد مشدود بشبكة من السيور56، يبلغ قطر كل طبل حوالي 20 سم، لها نفس الارتفاع يربطها رباطان من الجلد، ولكن قوة امتداد الجلديؤدي إلى اختلاف النغم، بحيث يعطي أحدهما نغمة مرتفعة، ويعطي الآخر نغمة منخفضة، ويكون العزف عليها بأن يضع الموسيقي آلة الإيقاع إما على الأرض أو على دعامة ملائمة، ويضرب عليها بمقرعتين خشبيتين تتهيان برأس مقبب<sup>57</sup>.

## ج- الآلات النفخية:

وتضم نوعين وهما: الناي، الغايطة (الزرنة).

#### - آلة الناى:

هـنده الآلة أصلها فـارسي ومعناها المزمار، وهي من أقـدم الآلات الـتي عرفها الإنسان، وتُصنع مـن قطعة قصب مجوفة، يتراوح طولها حسـب الصوت الأساسي المراد اسـتخراجه منها بـين 37.5 و68 سـم، وهي تظل مفتوحة مـن كلا طرفيها، والفتحة التي تسـتخدم للنفخ (فـم الناي) لا تكـون مـزودة بفريضـة (Encoche) أو لسان (Anche) إذ يُكتفـي في إعدادها لوظيفتها ببري حاشـيتها على شـكل مخـروط مبتـور الـرأس، ويتكون حاشـيتها على شـكل مخـروط مبتـور الـرأس، ويتكون أنبـوب الناي من سـتة إلى سـبعة ثقـوب، ولذلـك فإن اسـتخراج الأصـوات منها ليـس بالأمر السـهل، مقارنة مع الآلات الهوائيـة الأخرى.

أثناء العزف يسند العازف آلته على يمين شفته السفل مع إمالتها إمالة خفيفة نحو اليمين والأسفل وينفخ في اتجاه الحافة المقوسة لفمها، وللحصول على الأصوات المطلوبة فإنه يستعمل سبابة ووسطى وبنصر اليد اليمنى لفتح وإغلاق الثقوب الثلاثة الأمامية الواقعة في أسفل وجه الناي، ونفس أصابع اليد اليسرى للتحكم



فرقة موسيقية تقليدية مغربية للطرب الغرناطي

في الثقوب الثلاثة الأخرى الواقعة في أعلاه، وإبهامها للتحكم في الفتحة الوحيدة الموجودة على ظهره 58.

#### آلة الغايطة (الزرنة):

هي آلة نفخ مزمار بلسان 50 ، تتكون من أنبوب أسطواني الشكل يبلغ طوله من 30 إلى 40 سم، تخترقه سبع ثقوب، ستة منها في القسم الأعلى تتخللها مسافات متساوية، وثقب واحد في القسم الأسفل، وينتهي طرفها السفلي بشكل مخروط يبلغ قطره حوالي 10 سم، يحتوي الجزء الأعلى على حلقة صغيرة من عظم أو عاج أو حتى من معدن، كما تحمل اللسان الذي يدخل قسم منه في الفم والقسم الآخر في الآلة.

يكون العزف عليها بتقنية خاصة، يتنفس الموسيقي من الأنف وينفخ الهواء المدخرفي تجويف الفم، فيحدث خطا لحنيا متصلا خلال مدة طويلة دون تنفس 60.

## الطرب الغرناطي في المغرب بين التأسيس والاستمرارية

# 1) المجموعات الموسيقية الغرناطية وروادها بمدينتي وجدة والرباط:

منذ دخول الطرب الغرناطي إلى المغرب عن طريق المهاجرين الموريسكيين أو الجزائريين خلال فترات

زمنية متباينة بداية من أواخر القرن الخامس عشر الميلادي إلى حدود مطلع القرن العشرين، توطدت مبادئ هذا الفن الموسيقي في أذهان المغاربة، وأصبحوا يبدعون فيه ويحاولون الحفاظ عليه وتطويره بمختلف الأساليب والطرق المتوفرة، كما عمل رواده في مدينتي وجدة والرباط على إنشاء مجموعات موسيقية أسهمت في التعريف بأغاني الطرب الغرناطي وكلماته وألحانه ونوباته وآلاته المختلفة.

### ● المجموعات الموسيقية وروادها بمدينة وجدة:

يرجع تاريخ تأسيس أول مجموعة موسيقية للطرب الغرناطي بمدينة وجدة إلى سنة 1921م، برئاسة «محمد ابن إسماعيل» وهو مهاجر جزائري، وقد أطلق على مجموعته اسم «الجمعية الأندلسية للطرب والمسرح والآداب» وهي جمعية ثقافية فنية مستقلة ساهمت في تكوين أجيال من الفنانين الذين عملوا طيلة عمرها المديد في خدمة التراث الموسيقي الأندلسي الخالد وصيانته من الاندثار، ومن الأهداف التي عملت على تحقيقها: النهوض بالموسيقي الأندلسية وما يتصل بها من فنون وآداب، وصيانة التراث الأندلسي والعمل على تطويره وتحبيبه للجمهور ونشره بطرق علمية تساير روح العصر مع المحافظة على أصالته وخصوصيته، والبحث عن المواهب وتكوينها تكوينا أدبيا وفنيا وجماليا يؤهلها لنشر هذا التراث بين الأجيال الصاعدة

بطرق وأساليب تربوية، كما عملت الجمعية الأندلسية على ضمان استمرارية ذلك التواصل الحضاري بين المغرب - ووجدة خاصة - وبلاد الأندلس التي لازالت تحمل في طياتها وكيانها كثيرا من تلك الخصائص الحضارية الخالدة، وللجمعية سبجل حافل في مسيرتها الفنية على مدى أزيد من تسعين عاما.

و انطلاقا من الأهداف التي سطرها «محمد ابن إسماعيل» في مجموعته، صارت مجموعات أخرى على نفس المنوال، وأسست فرقا موسيقية غرناطية جديدة تمثلت في:

«جـوق السـلام» الـذي تأسـس سـنة 1951م برئاسـة المرحومين «الشيخ إبراهيـم الكـرزازي» و«وراد بومدين»، وفي سـنة 1979م تأسست «جمعية النسيم للطـرب الغرناطـي»، وفي سـنة 1984م تأسسـت «الجمعيـة الموصليـة للطـرب الغرناطـي»، وفي سـنة 1985م تأسسـت «الجمعيـة الإسـماعيلية للطـرب الغرناطـي»، وفي سـنة 1986 تأسسـت مجموعتان وهمـا: «جمعيـة السـلام لقدمـاء الطـرب الغرناطـي». وهمـا: «جمعيـة السـلام لقدمـاء الطـرب الغرناطـي».

وإضافة إلى هذه المجموعات الرائدة فقد نشأت فرق موسيقة شبابية تسهر على استمرارية الطرب الغرناطي ومنها «جمعية أصدقاء لاسيكادا للطرب الغرناطي» سنة 1999م، و«جمعية هواة الطرب الغرناطي» سنة 2002م، و«جمعية نسيم للطرب الغرناطي» سنة 2005م بقيادة الفنان «عمر شهيد»، و«جمعية أوتار غرناطة» سنة 2009م على يد الفنانة «ناريمان بكيوى»61.

كما برزت فرق موسيقية جديدة في السنوات القليلة الأخيرة مثل «جمعية وجدة الألفية للثقافة والتنمية» برئاسة المبدعة «خولة بنزيان»، و«جمعية الكندي للطرب الغرناطي»، و«فرقة الطرب الغرناطي للمعهد الجهوي للموسيقى والرقص» و«جمعية أجيال للطرب الغرناطي» و «جمعية رياض غرناطة للطرب الأصيل»، و «جمعية أمجاد للفن والموسيقى»، و «جمعية ابن الخطيب للفن الأصيل».

#### ● المجموعات الموسيقية وروادها بمدينة الرياط:

تألقت في مدينة الرباط مجموعة من الفرق الموسيقية في الطرب الغرناطي، لكن ليس بنفس العدد الكبير الذي تأسس بمدينة وجدة، وكما أشرنا سالفا بأن الفنان المهاجر الجزائري «محمد بن قدورة بن غبريط» هوالذي أدخل الغرناطي إلى الرباط خلال عشرينيات القرن الماضي، وعمل على تلقينه في صفوف الشباب المغاربة آنذاك، وهو ما جعلهم يتفنون في الغرناطي، فكانت أول بادرة لتأسيس جوق موسيقي خـ لال خمسينيات القرن العشرين الميـ لادي، على يد المرحوم «أحمد بناني» بمساعدة الفنان «أحمد بيرو» بهدف ضمان استمرار التواصل الحضاري والتراثي بين المغرب والأندلس، وبعد وفاة «أحمد بناني» تحمل «أحمد بيرو» رئاسة المجموعة، وفي سنة 1985م انضم جـوق بـيرو إلى «جمعية هـواة الموسيقي المغربية الأندلسية بالرباط»، ومن الرواد الذين ساهموا أيضا في ازدهار الغرناطي بالرباط نجد الفنان «أحمد لوكيلي» القادم من مدينة فاس، الذي طور الموسيقى الغرناطية حتى أنه لُقب بفقيه الطرب الأندلسي.

ومن المجموعات الموسيقية التي تفننت كذلك في هذا اللون الغنائي نذكر: «جوق الطرب الغرناطي لعبد الرحمان التازي» الذي تأسس سنة 1998م، وهذه الفرقة شميت نسبة إلى مؤسسها «عبد الرحمان التازي» وهو فنان أصيل مثل جيل الرواد الذين ساهموا في تأسيس جوق «أحمد بناني» 63.

## الجهود المبذولة للحفاظ علىاستمرارية الطرب الغرناطى:

تبذل مجموعة من الفعاليات جهودا كبيرة من أجل الحفاظ على الموروث الثقافي الغرناطي، وذلك بغية إنقاذه من الاندثار في ظل بروز العولمة من جهة وضمان استمراره بين الأجيال من جهة أخرى، وتطمح في هذا الصدد وزارة الثقافة والاتصال / قطاع الثقافة إلى الرقي بهذا الفن ورواده، ومحاولة الحفاظ عليه عن طريق إبرام شراكات مع عدة جمعيات ومؤسسات تعليمية لتنظيم ندوات فكرية ومهرجانات تراثية

تُعرف بهذا الفن، كما ساهمت في تسجيل وأرشفة موسيقى الغرناطي، وذلك في إطار مشروع أنطلوجية الموسيقى الغربية التي عرَّفَت من خلاله الوزارة بأعمال رواد التراث الموسيقي كل حسب منطقته، كما تسهر على تنظيم مهرجان دولي سنوي للطرب الغرناطي بمدينة وجدة وقد وصلت لحدالان عدد دوراته لستة وعشرين، وهو يستقبل مجموعة من الأجواق الموسيقية سواء من المغرب أو خارجه، وفي إطار الحفاظ على الطرب الغرناطي من الضياع أسست الوزارة مركزا للدراسات والبحوث الغرناطية الموجود مقره بدار السبتي بمدينة وجدة والذي يهدف إلى:

- جمع وتحقيق وتدوين التراث الموسيقي الغرناطي وتسجيله.
- متابعــة دراســته كتعبيرفــني أثبت جمــال حضوره عــبرالتاريخ.
- تشجيع الدراسة والبحث في ميدان التراث الغرناطي لما يستقطبه من ملامح ثقافية متجذرة، أخصبت مقومات التذوق الجمالي والعطاء الفني.
- استثمار جميع الوسائل المكنة للنهوض بهذا الـتراث واستعمال أدوات الاتصال المكتوبة والمسموعة والمرئية لتوثيقه والتعريف به.
- ربط علاقات تعاون وتبادل المعلومات والدراسات والوثائق والخبرات مع المؤسسات والفعاليات المتخصصة في هذا المجال داخل المغرب وخارجه وخاصة على صعيد المغرب العربي ودول غرب البحر الأبيض المتوسط (اسبانيا والبرتغال).
- تنظيم لقاءات وملتقيات دراسية قصد تعميق البحث في هذا التراث والإحاطة به تاريخيا وأدبيا وفنيا والقيام بالدراسات المقارنة لمكوناته الأدبية وبنياته اللحنية والإيقاعية المتعددة للكشف عن حماليته الكاملة 64.

وإلى جانب جهود الوزارة الوصية على القطاع تقوم عدة مؤسسات تعليمية خاصة الجامعية منها بين الفينة والأخرى، على تنظيم ندوات فكرية

يجتمع فيها ثلة من الأساتذة والباحثين في التراث الغرناطي، لمناقشة واقع وآفاق تطوير هذا الفن، كما أن مجموعة من الدكاترة في تخصصات متعددة يحاولون توجيه طلابهم إلى إنجاز بحوث حول الطرب الغرناطي تجمع بين النظري والميداني، وذلك في إطار مشاريع نهاية الدراسة سواء بالنسبة لطلبة سلك الإجازة أو الماسترأو الدكتوراه، محاولة منهم إغناء الحقل المعرفي والتراثي للمغرب.

كما تساهم المنابر الإعلامية بمختلف تلاوينها ومشاربها في التعريف بالطرب الغرناطي، من خلال عقد سهرات فنية أو لقاءات تلفزية وإذاعية مع رواد هذا الفن أومع الباحثين المتخصصين، كما تلعب الصحافة بنوعيها الورقية والإلكترونية دورا هاما في إغناء القارئ المغربي والعربي بمعلومات عن هذا اللون الغنائي وأسماء رواده وقصائدهم.

#### خاتمة:

في خاتمـة هـذه الدراسـة يمكـن القول علـي أن فن الطرب الغرناطي له جندور ضاربة في الزمن الماضي نتيجة ما نلمسـه من آثاره إلى اليوم في الأوساط الفنية والشعبية، وما يصادفنا من إشارات إليه من خلال أسماء رواده وكلماته وألحانه ونوباته وآلاته الموسيقية، وقد كانت ولاتزال مدينتا وجدة والرباط تساهمان في احتضانه والحفاظ عليه من الضياع والاندثار، عن طريق الأجواق الموسيقية العريقة التي أسسها الرواد أو بواسطة المجموعات الشبابية، التي تسهر على تلقينه وتحبيب للأجيال بطرق حديثة، ومحاولة نشره خارج المغرب من خلال المشاركة في مهرجانات وملتقيات دولية، كما تلعب فعاليات أخرى دورا بارزا في حفظه وفي مقدمها الوزارة الوصية على القطاع التي تحاول التعريف به على نطاق واسع وتقديم الدعم للمجموعات الموسيقية بُغية الاستمرار في الآداء والإبداع في فن رغم أنه وافد على التراث الثقافي اللامادي المغربي إلا أنه أصبح مُكوِّنا أساسيا للهوية المغربية.

#### الموامش

- 1. إدريس السرايري، "المؤتلف والمختلف في المصطلحات الفنية الكلاسيكية الجزائرية والنوبة الأندلسية المغربية"، مساهمة ضمن أعمال ندوة التراث الغرناطي: حصيلة وآفاق، إعداد: مصطفى الغديري، إصدارات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بوجدة، رقم: 14، وجدة: مطبعة شمس، 2001م، ص.84.
- 2. عباس الجراري، "النغم المطرب بين الأندلس والمغرب"، منشورات نادي الجراري بالرباط، رقم: 22، ص.36.
- مارية دادي، "تاريخ مدينة وجدة من التأسيس إلى سنة 1830م"، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بوجدة، رقم: 90، سلسلة بحوث ودراسات رقم: 29، ط.1، وجدة: مطبعة شمس، 2004م، ص.265.
- عَرَف المغرب خلال القرن الثامن عشر الميلادي حركة ثقافية تمثلت في قيام مجموعة من المُؤلِّفين بتدوين مصادر مهمة حول الموسيقى الأندلسية بالمغرب، ومن أبرز ما كُتب في هذا المجال: "كناش الحَايْك" للمؤلف المغربي محمد بن الحسين الحايك التطواني، وهذا الكناش ه وبمثابة مجموع أزجال وتواشيح وأشعار الموسيقى الأندلسية بالمغرب، حاول الحايك من خلاله أن ينقد الموروث الغنائي من الضياع، فجمع الأغاني الأندلسية التي كانت معروفة في وقته وأثبتها في كناشه مقسمة على نوبات، ومن المصادر الهامة أيضا في هذا الموضوع: كتاب "إيقاد الشموع للذة المسموع بنغمات الطبوع" لمُؤلِّفه أب وعبد الله سيدى محمد البوعصامي.
- . محمد بن عبد الله، "التراث الفني الغرناطي أصالته مصطلحاته نماذج موسيقية "، مسامهة ضمن فعاليات مهرجان الرباط، دورة: 2000م.
- أحمد بن محمد المقري التلمساني، "نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب"، تحقيق، إحسان عباس، بيروت: دار صادر، 1988م، ج.4، ص.528.
  - 7. نقتطف منها هذه الأبيات:

یا أسفی علی ما مضی

على زمان انقضى

أيام الزهور والرضا

عديناعشيه

يا فرقة ديار الأندلس

ما هانوا على

8. عبد العزيز بن عبد الجليل، "مدخل إلى تاريخ

- الموسيقى المغربية"، ط.2، المغرب: مطبعة النجاح الجديدة، 2000م، صص. 298-297.
- محمد العثماني، نوال قادري، "الموسيقى الأندلسية المغربية والجزائرية"، ط.1، المغرب: مطبعة النجاح الجديدة، 2014م، ص.48.
- 10. عبد العزيز بن عبد الجليل، مرجع سابق، ص.298.
- 11. الجمعية المغربية للتأليف والنشر، موسوعة معلمة المغرب، سلا: مطابع سلا، 1989، الجزء 18، مادة "الطرب الغرناطي": عبد العزيز بن عبد الجليل، ص: 6337.
- 12. عباس الجراري، "المكونات البنائية للموسيقى الأندلسية"، مقال نشر بمجلة الموسيقى العربية الصادرة عن المجمع العربي للموسيقى (جامعة الدول العربية)، مُتاح على:
- .http://arabmusicmagazine.com/index. php/2012-03-08-09-21-34/2013-04-11-09-50-55
- 13. عمرشهيد، موسيقي ورئيس جمعية نسيم الأندلس بمدينة وجدة، حوار مأخوذ عن البرنامج التلفزي "يا موجة غني" حول موضوع أصول الطرب الغرناطي بوجدة، قناة الرابعة المغربية، 2017 مُتاح على: /www.youtube.com/ watch?v=JUkak2aM02Y
  - 14. المرجعنفسه.
- 15. أب ومدين شعيب، "الجواهر الحسان في نظم أولياء تلمسان"، تصنيف: محمد بن مرابط، تحقيق: عبد الحميد حاجيات، الجزائر: الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 1974م، ص.85.
- 16. عباس الجراري، "أهمية الموسيقى والغناء في حضارة الأندلس"، سلسلة الدورات الصادرة عن مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية، ندوة حول موضوع: التراث الحضاري المشترك بين إسبانيا والمغرب –غرناطة من 21 إلى 23 أبريل 1992، الرباط: الهلال العربية للطباعة والنشر، 1992م ص.146.
- 17. الصديق بلعربي، "نصوص في تاريخ الموسيقى الأندلسية"، ط.1، المغرب: منشورات جمعية الأطلس الكبير، 1998م، ص.97.
- 18. كمال بن سنوسي، "مصادر البحث في الموسيقى الأندلسية بالمغرب العربي جمع ودراسة-"، أطروحة لنيل شهادة الدكتوراه في الفنون الشعبية، إشراف الدكتور: الغوتي بسنوسي، تلمسان (الجزائر): جامعة أبي بكر بلقايد، كلية العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية: قسم التاريخ، شعبة الثقافة الشعبية، السنة الجامعية: 2015/2016،

- 47. كمال بن سنوسى، مرجع سابق، ص.71.
  - 48. المرجع نفسه، صص 73-71.
    - 49. المرجع نفسه، ص.74.
  - 50. إبراهيم بهلول، مرجع سابق، ص.28.
- 51. كمال بن سنوسى، مرجع سابق، ص.75.
- 52. يوسف الشامي، مرجع سابق، ص.143.
- 53. كمال بن سنوسى، مرجع سابق، صص. 76 77.
  - 54. يوسف الشامى، مرجع سابق، ص.143.
  - 55. كمال بن سنوسى، مرجع سابق، ص.77.
    - 56. إبراهيم بهلول، مرجع سابق، ص.30.
  - 57. كمال بن سنوسي، مرجع سابق، ص.78.
    - 58. المرجع نفسه، ص.79.
    - 59. إبراهيم بهلول، مرجع سابق، ص.20.
- 60. كمال بن سنوسي، مرجع سابق، صص. 79 80.
- 61. مقال بعنوان، "مهرجان الطرب الغرناطي في دورته الثامنة عشر بمدينة وجدة"، نشر بالموقع الإلكتروني ل"الوجدية"، بتاريخ: https://www.maghress.com/ مُتاح على: oujdia/1377
- http://:الموقع الإلكتروني لوزارة الثقافة والاتصال: //:62 www.minculture.gov.ma/?p=19000
- 63. مقال بعنوان، "مهرجان الطرب الغرناطي في دورته الثامنة عشر بمدينة وجدة"، مرجع سابق.
  - 64. المرجع نفسه.

#### المصادر:

- أب ومدين شعيب، "الجواهر الحسان في نظم أولياء تلمسان"، تصنيف: محمد بن مرابط، تحقيق: عبد الحميد حاجيات، الجزائر: الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 1974م.
- أحمد بن محمد المقري التلمساني، "نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب"، تحقيق، إحسان عباس، بيروت: دار صادر، 1988م، ج.4.
  - 1-2المراجع:
- إبراهيم بهلول، "الآلات الموسيقية التقليدية في الجزائر"، الجزائر: دار الخلدونية، 2007م.
- الصديق بلعربي، "نصوص في تاريخ الموسيقى الأندلسية"، ط.1، المغرب: منشورات جمعية الأطلس الكبير، 1998م.
- عباس الجراري، "النغم المطرب بين الأندلس والمغرب"، منشورات نادي الجراري بالرباط، رقم: 22.
- عبد العزيز بن عبد الجليل، "مدخل إلى تاريخ الموسيقي المغربية"، ط.2، المغرب: مطبعة النجاح

- ص: 50.
- 19. المرجع نفسه، ص.51.
- 20. الصديق بلعربي، مرجع سابق، ص.99.
- 21. كمال بن سنوسى، مرجع سابق، ص.54.
  - 22. المرجع نفسه، ص.55.
  - 23. المرجع نفسه، ص.56.
- 24. محمد العثماني، نوال قادري، مرجع سابق، ص.200.
  - 25. الصديق بلعربي، مرجع سابق، ص.99.
  - 26. كمال بن سنوسى، مرجع سابق، ص.58.
    - 27. المرجع نفسه، صص 59-58.
- 28. محمد العثماني، نوال قادري، مرجع سابق، صص.181-180.
  - 29. (29): المرجع نفسه، ص.192.
  - 30. (30): الصديق بلعربي، مرجع سابق، ص.98.
- 31. (31): محمد العثماني، نوال قادري، مرجع سابق، ص.192.
  - 32. (32): كمال بن سنوسى، مرجع سابق، ص.62.
- 33. محمد العثماني، نوال قادري، مرجع سابق، ص.177.
  - .34 المرجع نفسه، ص.177.
- 35. مقال بعنوان، "نوبات الطرب الغرناطي مدونة بالنوطة الموسيقية"، نشر بالموقع الإلكتروني ل"الوجدية"، بتاريخ: 29/12/2009، مُتاح على:
- https://www.maghress.com/oujdia/1995
- 36. Mahmoud Guettat, "la musique classique du maghreb", Paris: Edition sindbad 1 et 3 rue feutrier, 1989, p.240.
  - 37. كمال بن سنوسى، مرجع سابق، ص.64.
- 38. عبد الكريم العلاف، "الطرب عند العرب"، ط.2، بغداد: منشورات المكتبة الأهلية، 1963م، ص.117.
  - 39. كمال بن سنوسى، مرجع سابق، ص.65.
- 40. إبراهيم بهلول، "الآلات الموسيقية التقليدية في الجزائر"، الجزائر: دار الخلدونية، 2007م، م...14.
- 41. يوسف الشامي، "النوبات الأندلسية المدونة بالكتابة الموسيقية"، ط.1، المغرب: مطبعة بني ازناسن، 2009م، ص.134.
  - 42. كمال بن سنوسي، مرجع سابق، صص. 68-66.
    - 43. يوسف الشامى، مرجع سابق، ص.137.
- 44. محمود أحمد الحنفي، "علم الآلات الموسيقية"، بيروت: الهيئة العامة للتأليف والنشر، 1971م، ص.48.
  - 45. إبراهيم بهلول، مرجع سابق، ص.23.
  - 46. يوسف الشامى، مرجع سابق، ص.137.

- عباس الجراري، "المكونات البنائية للموسيقى الأندلسية"، مقال نشر بمجلة الموسيقى العربية الصادرة عن المجمع العربي للموسيقى (جامعة الدول العربية)، مُتاح على:
- http://arabmusicmagazine.com/index.
   php/2012-03-08-09-21-34/2013-04-11-09-50-55.

#### المواقع الإلكترونية:

- مقال بعنوان، "مهرجان الطرب الغرناطي في دورته الثامنة عشر بمدينة وجدة"، نشر بالموقع الإلكتروني ل"الوجدية"، بتاريخ: 13/07/2009 متاح على: /www.maghress.com/

  oujdia/1377
- مقال بعنوان، "نوبات الطرب الغرناطي مدونة بالنوطة الموسيقية"، نشر بالموقع الإلكتروني ل"الوجدية"، بتاريخ: 2009/12/2009، متاح على:
- https://www.maghress.com/oujdia/1995
- http://:الموقع الإلكتروني لوزارة الثقافة والاتصال://http://.www.minculture.gov.ma/?p=19000
  - 1-8البرامج التلفزية:
- قناة الرابعة المغربية، برنامج "يا موجة غني"، حلقة أصول الطرب الغرناطي بوجدة، 2017م، متاح على: /www.youtube.com watch?v=JUkak2aM02Y

#### باللغة الفرنسية:

Mahmoud Guettat, " la musique classique du maghreb ", Paris: Edition sindbad 1 et 3 rue feutrier, 1989.

#### الصور:

- 1. الصور من الكاتب.
- شعارات مختلف دورات مهرجان الطرب الغرناطي بمدينة وجدة: مأخوذة من موقع وزارة الثقافة والاتصال / قطاع http://www.minculture.gov. .ma
- الآلات الموسيقية وباقي الصور: مأخوذة من الموقع الإلكتروني: www.pinterest.

- الجديدة، 2000م.
- عبد الكريم العلاف، "الطرب عند العرب"، ط.2، بغداد: منشورات المكتبة الأهلية، 1963م.
- مارية دادي، "تاريخ مدينة وجدة من التأسيس إلى سنة 1830م"، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بوجدة، رقم: 99، سلسلة بحوث ودراسات رقم: 29، ط.1، وجدة: مطبعة شمس، 2004م.
- محمد العثماني، نوال قادري، "الموسيقى الأندلسية المغربية والجزائرية"، ط.1، المغرب: مطبعة النجاح الجديدة، 2014م.
- محمود أحمد الحنفي، "علم الآلات الموسيقية"، بيروت: الهيئة العامة للتأليف والنشر، 1971م.
- يوسف الشامي، "النوبات الأندلسية المدونة بالكتابة الموسيقية"، ط.1، المغرب: مطبعة بني ازناسن، 2009م.
  - 1-3الأطاريح الجامعية:
- كمال بن سنوسي، "مصادر البحث في الموسيقى الأندلسية بالمغرب العربي حجمع ودراسة-"، أطروحة لنيل شهادة الدكتوراه في الفنون الشعبية، إشراف الدكتور: الغوتي بسنوسي، تلمسان (الجزائر): جامعة أبي بكر بلقايد، كلية العلوم الإنسانية و العلوم الاجتماعية: قسم التاريخ، شعبة الثقافة الشعبية، السنة الجامعية: 2015/2016.

#### ٤-االندوات العلمية:

- إدريس السرايري، "المؤتلف والمختلف في المصطلحات الفنية الكلاسيكية الجزائرية والنوبة الأندلسية المغربية"، مساهمة ضمن أعمال ندوة التراث الغرناطي: حصيلة وآفاق، إعداد: مصطفى الغديري، إصدارات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بوجدة، رقم: 14، وجدة: مطبعة شمس، 2001م.
- عباس الجراري، "أهمية الموسيقى والغناء في حضارة الأندلس"، سلسلة الدورات الصادرة عن مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية، ندوة حول موضوع: التراث الحضاري المشترك بين إسبانيا والمغرب –غرناطة من 21 إلى 23 أبريل 1992م. الرباط: الهلال العربية للطباعة والنشر، 1992م.
- محمد بن عبد الله، "التراث الفني الغرناطي أصالتهمصطلحاتهنمانج موسيقية "، مسامهة ضمن فعاليات مهرجان الرباط، دورة: 2000م.
  - 1-5 الموسوعات:
- الجمعية المغربية للتأليف والنشر، موسوعة معلمة المغرب، سلا: مطابع سلا، 1989، الجزء 18، مادة "الطرب الغرناطي": عبد العزيز بن عبد الجليل. 1–6المجلات:

## أ.نعيمة بن الشريف – الجزائر

## الرقص الشعبي الفولكلوري يف أدرار (توات) رقصة قرقابو أنموذجاً



#### مقدمة

تمنح الأشكال التعبيرية الفولكلورية الشعبية فرصة الاطلاع على الإبداع الشعبي للمجتمعات، الذي صار اليوم مهددا بالاندثار نتيجة التمدن ومستجدات عصر العولمة، التي بالكاد تقضي على التراث الثقافي غير المادي، طقوس الاحتفالات والأغاني الشعبية التراثية مثلاً لا حصراً، ومع التغيرات التي عرفتها الحياة نجد المجتمعات الصحراوية الأكثر ميلاً إلى التشبث بالهوية الثقافية التراثية المحلية، والأكثر نزوعاً إلى التمسك بالعادات والتقاليد، وإحياء المناسبات والاحتفالات وممارسة الرقص الشعبي، وقد دفعت الحياة القاسية في الصحراء القاطن بها إلى أن يبتدع فولكلوراً وموسيقى ورقصاً؛ يرفه به عن نفسه وينسى بممارستها - معاناته، التي لا فكاك له منها طالما قرر البقاء في

الصحراء، ومكابدة مشاق الإقامة فيها، وكانت ولازالت الرقصات الشعبية الفولكلورية لدى سكانها مؤنساً لهم في نشاطاتهم، وطقوسهم، وممارساتهم التي تنشد التعبير عن الفرح، والانعتاق من هموم العيش وتسرد تجارب حياتهم.

## الرقص الشعبي:

يعتبر الرقص الشعبي نوعاً من الممارسات الفولكلورية، وهو منذ القديم وإلى الآن متنفس يُعبر فيه أفراد المجتمع عن رغبتهم في التحرر من معاناة صعوبات ومشاكل الحياة، وصرف مكبوتاتهم والتخلص من بعض الأمراض، وعيش لحظات من الزهو والفرح، وهو نشاط وممارسة حضرت في احتفالاتهم وأعيادهم ومناسباتهم، وآثروا المحافظة عليها بتعليمها للأجيال بعدهم، ليتواصلوا مع فن تراثي من فنون الثقافة الشعبية في الإمتاع والترفيه يذكرهم بأسلافهم.

وبحثاً في ضبط مصطلح الرقص وجدنا أن الرقص المحدد ال

ومن أنواع الرقص رقصة المجموعة: COLLECTIVE وهي الرقصات التي تشترك فيها مجموعة كبيرة من راقصي وراقصات الفرقة، ولهذه الرقصات وظائف مهمة بالنسبة للعرض؛ إذ تعد الجمهور لاستقبال الحوادث الدرامية بخلق الجوالمناسب للمكان والزمان، الذي تقع فيه حوادث الرقصة، أما في حالة الصراع بين طرفين، فقد تنقسم المجموعة إلى قسمين يعضد كل منهما أحد الطرفين، وقد يبقى قسم

ثالث سلبي متفرج، وتساعد رقصات المجموعة على تفهم الأحداث الدرامية بالتعبير عن الفرح أو الحزن أو التفاعل مع هذه الأحداث، ويشمل رقص المجتمع المحلي: DANCE COMMUNALوالرقص البدائي والفولكلوري وكذلك الرقص الاجتماعي<sup>2</sup>، وهذا النوع نجده في رقصة قرقابو وهي رقصة ذات طابع جماعي تفاعلي اجتماعي فولكلوري، لها طقوس خاصة في إقليم توات تميزها عن بقية المناطق الأخرى التي تمارسها.

وتجدر الإشارة إلى أن رقصات الطقوس التي تؤديها مجموعة من الرجال أو من النساء خاصة في الرقص الشعائري لم يكن يحدث فيها اختلاط بين الجنسين عندما نشأت؛ بمعنى أنه كان لكل من الجنسين نمط من الرقص يختص به، وهناك ثلاثة أنماط مقصورة على الرجال في الأصل وهي: رقصات الضحية، ورقصات الحرب، والرقصات الدينية، أمًّا النساء فقد اختصصن بنوعين هما: رقصات الخصب ورقصات النصرة، غيرأن الرقصات الدينية ورقصات النصر كانت أكثرانتشاراً لاقتران الأولى بالدين والثانية بالمصير، وتمتعهما بتأثير كبيرفي الشعوب الإنسانية.

ويعد الرقص من أبرز الفنون ابتكاراً وطرافة وهو ملكة طبيعية يمتازبها الإنسان عن غيره من الكائنات الحية، فكل إحساس مجسد في حركات، ويتحرك التعبير من خلال استلهامات واندفاعات الجسد، فيبرز نظاماً حركياً يتحول في دائرة إحساسات ذات شكل إيقاعي يحدد قالبها، وهذا الإيقاع الذي تسيرعليه الرقصات يضمن لها الاستمرار لوقت طويل 4. رغم أنه في الرقصات الفولكلورية الشعبية يعتمد على أدوات بسيطة مصنوعة يدوياً؛ تم الإبقاء عليها لتراثيتها وفنيتها في التعبير عن المشهد التقليدي.

كما أن تاريخ الرقص الشعبي- بالمعنى العام- هو قصة الحياة القومية التي نشأ فيها هذا الرقص، ليعكس أساليب الحياة والعادات والثقافة، ودراسة الرقص الشعبي تعود بنا إلى الماضي البعيد، حيث نجد أن أقدم الرقصات الشعبية قد ارتبطت بالعمل، أو أنها كانت

انعكاساً لتصورات الإنسان، أولفكرته عن العالم المحيط به، ونستطيع أن نقول بصورة عامة إن حركات الجسم كانت تمثل أحداث صيد الحيوانات، أو تمثل حرث التربة، أو هدهدة الطفل كي ينام<sup>5</sup>، ونظراً لما كانت تمتاز به من فطرية فإنها قد استطاعت أن تعبر تماماً عما يقوم به الرقص، كما أنها استطاعت كذلك أن تعطي فكرة عن الأحداث التي يريد وصفها.

والرقص الشعبي بعامة هو إبداع الناس وهو أيضاً نتاج الحياة نفسها، انبثق من نشاطات الناس ليعكس أعمالهم التي يقومون بها، وأعيادهم واحتفالاتهم وطقوسهم التي يمارسونها، ليس هذا وحسب بل إنه مرآة تعكس تاريخهم، والأحوال الطبيعية التي يعيشون فيها، وكذلك عاداتهم الخاصة والاجتماعية، وتتبع الرقص بالرجوع إلى مراحل التوحش والبربرية، يكشف لنا عن هذه الحقيقة؛ وهي أن الرقص يهب الفرح لأرواح الناس، أو أن الناس عندما يرقصون فإن المحاصيل تنمو بصورة طيبة، كما أن الفشل في أداء الرقص يؤدي كنتيجة طبيعية إلى نقص المحصول والصيد وكل شيء، إنه بإيجاز يؤدي إلى المجاعة والبؤس، وكان المصريون قديماً لا يغفلون الرقص في أي احتفال لهم، لأنهم كانوا يعتبرونه تعبيراً طبيعياً عن الفرح، ولقد اعتاد الفلاحون ممارسة الرقص عند تقديم بواكير محصولهم إلى المعبود «مين» رب مدينة «قفط»، كما كان يدور الرقص في أيام الاحتفالات بأعياد المرح والسرور ؛ التي كانت تقام للمعبودتين العظيمتين آنذاك «حتحور» و«باستت»، أضف إليه أن بعض القبائل الهندية ترقص من أجل إحضار أمطار الربيع مبكرة، وشبيه بذلك رقص الحرب والصيد الذي يحمل كلاهما قيماً سحرية أينما وجدت هذه الأنماط<sup>6</sup>. أي الرقص الشعبي يعبرعن التمثلات والتصورات والمعتقدات الشعبية، وهو محفل لطاقة تفاعلية اجتماعية تشعر فيها الأرواح بالسعادة التي تنسيها كل أشكال الضجر والهموم، وتمكنها من التواصل مع تراث الأجداد واستعادة لحظات من العادات والتقاليد المرتبطة بالذاكرة الجماعية.

ويرى معتنقو الرقص الفولكلوري الشعبي أن المدينة المعاصرة بكل تعقيداتها هي نموذج للشروط الاجتماعية

والاقتصادية والسياسية، وما ينتج عنها من مؤسسات قانونية وشرعية وأخلاقية، وهي التي تحدد المضمون الذي يتحرك الأفراد من خلاله، أو يعبرون عن أنفسهم من خلاله أيضاً واللعب بما فيها، والرقص الشعبي هو المساحة التي يتحرر فيها الإنسان من أسر هذه المؤسسات، لأن الزمان في الرقص واللعب يكون مختلفاً في بنيته الشعورية عن الزمان خلال وجود الإنسان في هذه المؤسسات، فاللعب أو العمل الفني ضروري لإعادة بناء الاستقلال الفني، الذي اختزلته المؤسسات القائمة، فالعمل الفني في صورته الحرة – هو المؤسسات القائمة، فالعمل الفني في – صورته الحرة – هو الضائع وسط التعقيدات المسرفة للحياة المعاصرة 7.

لذاكان الرقص الشعبي الفضاء التحرري من أعبائها، والممارسة الملائمة للزهو والابتهاج، ففي الرقصات الفولكلورية تعبرالأجساد عن إيحاءات وإيماءات موحية؛ تطلعنا عن أشياء كثيرة كالصعود والهبوط في بعض الرقصات الشعبية الذي يعبر عن النشوة والفرح، وتشابك الأيدي والاصطفاف جنباً إلى جنب الذي يعبر عن التلاحم والتكاتف، والرغبة في أداء الأعمال والمشاركة في الأفراح، وكذا في القصائد التي تُغنَى ويمارس على إيقاعها الرقص الشعبي نجد الشاعر قد عبرعن مشاعره ومشاعر مَنْ حوله، من المقيمين معه في حيه أو في قريته، لذلك نجد أن الراقصين يرقصونها وهم يبثون فيها كل مشاعرهم، ويحملونها أثناء الأداء كثافة روحية، لأنها تنقل كل الأحاسيس التي تراودهم في جوانب حياتهم المختلفة من حقل أو بستان إلى الفقارة الى الحفلات والأعياد إلى البيت،... وغبرها و.

ما يعني أن الرقص الشعبي الفولكلوري قدم خدمات كبيرة للمجتمع، وأسهم في نشر جانب من إبداعه في التسلية، وثقافته في استحضار لحظات من الإحساس المريح لسماع وأداء الأغاني الشعبية، ومن ثم التفاعل معها والرقص على إيقاعها، كما يتيح الرقص الشعبي فرصة التخلص من الضغط الذي يعرفه الأفراد والجماعات في محيطهم، ويشكل الوسم الخاص الذي يُظهر ويسرد طابعاً منفرداً من اللوحات التراثية الفنية التي تحفل بها

الذاكرة الشعبية لكل مجتمع بالنسبة للمجتمعات الأخرى، وهنا الرقص الفولكلوري يمكنه أن يقدم بطاقة تعريفية عن أنماط وتجارب الشعوب الحياتية، سواء القديمة أو الحديثة أو المعاصرة. وبناء على ما سبق نستنج أن الرقص الشعبي يتميز بارتباطه بالتعبير عن الفرح والسرور، يمارسه عامة الناس باتباع تقاليده وعاداته المتوارثة وليس بالانخراط في مؤسسات أكاديمية، منه ما يؤدى فردياً، ومنه ما تقوم فرق وجماعات بممارسته، ويرتبط بالمعتقدات الشعبية إلى حد كبير، وتوجد أنماط متنوعة ومختلفة لدى الشعوب حسب ثقافاتها.

#### الموسيقي والاحتفالات الدينية:

الموسيقى فن اعتنقه الناس في مختلف الثقافات «وقد تبين للإنسان منذ قديم الأزل تأثير الموسيقى على النفس البشرية، فاستعملت الموسيقى منذ العصور القديمة في الاحتفالات الدينية، وفي علاج الأمراض، واستخدمت الطبول في بث الحماسة في الحروب، والموسيقى الهادئة في المعابد، كما استعملت أيضاً الآلات النحاسية الصاخبة في الرقصات العنيفة التي تنتهي بالنشوة والإغماء وإطلاق الأرواح الشريرة...»10.

وفي مصرمثلاً كان الرقص جزءا لا يتجزأ من الخدمة الدينية مثله في ذلك ما في بقية الأمم القديمة، وقد جاء في تعاليم الحكيم «آني» أن: «الغناء والرقص والبخور، في تعاليم الحكيم «آني» أن: «الغناء والرقص والبخور، همي وجبات الإله وتقبل العبادة هي من حقوقه»، ولما كان الإيقاع هو العنصر المشترك بين الرقص والموسيقى والغناء، فإنا نجد أن الرقص قد ارتبط منذ أبعد العصور بالموسيقى والغناء أن الرقص قد ارتبطت الموسيقى بالعقيدة بالموسيقى والغناء أن كما ارتبطت الموسيقى بالعقيدة الدينية عند المصريين القدماء بدرجة كبيرة، حيث جعلوا من معبودهم «أوزوريس» إلها للموسيقى، حيث جعلوا من معبودهم «أوزوريس» إلها للموسيقى، والغنيات، والتبس الإغريق القدماء هذا النظام من عندهم وأطلقوا على أعضاء هذه الفرقة اسم «الموسيقى» أو وأطلقوا على أعضاء هذه الفرقة السم «الموسيقى، وبذلك ربات الفنون، ومنها انبعثت كلمة الموسيقى، وبذلك

ساعدوا على تقدم الموسيقى بدرجة كبيرة، كفن وعلم وصناعة وأسلوب للحياة والشفاء من الأمراض 1. وجدير بنا على العموم أن نتذكر أن فعلها يقوم على جذب الجمهور فهي لغة تخاطب الروح، ووسيلة لتطهير النفوس وتهذيب الأخلاق والأذواق، وفن يعبر فيه الإنسان عن وجدانه وشعوره بأنغام أفصح من الكلام، دون أن ننسى دورها الكبير في التاريخ الروعي للمجتمعات، وارتباطها بالوجدان الجمعي وأنها أقرب الفنون إلى المشاعر الإنسانية.

وعطفاً على ما تقدم ذكره نجد رجال الدين آنذاك ضبطوا جوانب متعلقة بالموسيقى «وكان لكهنة المعابد المصرية فضل كبير في تقدم الموسيقى، وقد حرموا على غيرهم مزاولتها، وحددوا للموسيقى مواقيت معينة، فهناك أوقات للموسيقى وللأغنيات المرحة الخفيفة، فهناك أوقات للموسيقى الجادة الهادئة الوقورة، وغيرها وأخرى للموسيقى الجادة الهادئة الوقورة، وغيرها مما يخفف من الإحساس بالمشقة والتعب، وكانت ما يخفف من الإحساس بالمشقة والتعب، وكانت ولا تزال الموسيقى فن إنساني له تأثير معنوي كبير، وبالتأمل فيما سبق يتضح الدور الندي يمكن أن تلعبه الموسيقى الشعبية في توجيه الأذواق والرأي، ونشر الثقافة والـتراث في المجتمع، وبناء التصورات عن تجارب الناس في أزمنة مختلفة، وتحولها إلى آلية تحكى وتسرد.

## رقصة قرقابو الفولكلورية فى أدرار (توات) وطقوسها:

ينقل الرقص الشعبي وجهاً من مظاهر الثقافة الشعبية والتراث المحلي للشعوب، وأثناء الرقص نلاحظ نوعاً من الأداء، ووسائل للإيقاع المرافق للرقص وحركات وطقوس متباينة تبرز اختلاف ثقافات الشعوب وممارساتها، لكننا نجدها تتفق في كونها تعبر عن الفرح والسرور، ومن ضروب الرقص «رقصة



قرقابوا بلال

قرقابو» وهي رقصة تراثية تؤديها فرق في دول المغرب العربي والدول الإفريقية المجاورة لها، وهذه الرقصة حاضرة في فولكلور مناطق الجنوب الغربي الجزائري خاصة في ولاية أدرار 14 والتي يطلق عليها اسم إقليم توات وتضم إقليم قورارة وإقليم توات الوسطى وإقليم تيد كلت.

وقد أخذت هذه الرقصة اسمها من صوت الآلة الموسيقية المستعملة فيها، كما يطلق على هذه الرقصة أيضاً تسمية العبيد نسبة إلى طائفة العبيد التي كانت تؤديها، والعبيد أو «قرقابو» تحمل في شكلها النغمي والأدائي طابعاً إفريقياً وقد قيل أنه دخل الإقليم مع القادمين الأوائل من إفريقيا، ويبنى الإيقاع في أدائه تحديداً على ترديد مقطوعات شعرية نغمية خفيفة تتقاطع مع قرقبة أدوات حديدية، وهذا الإيقاع يسمى عند سـكان تيدكلـت «دراني»، ويستعمل فيـه أقلال: ويسمى الدف وهو آلة تصنع من الطين والجلد وهو شبيه في شكله إلى أبعد حد بنبات الدباء أو القرع، يتكون من طرفين كبير وصغير حيث يكون في البداية مفتوح الطرفين، ثم يُغلف طرفه الكبير للضرب عليه ويبقى الآخر مفتوحاً لخروج الهواء وإصدار الصوت، ويستعمل فيه الدندون 15وفي الجزائر توجد عدة فرق على اختلاف أسمائها كثيرة العدد في جنوب غرب البلاد

إلى جانب فرق نشات في مناطق أخرى، وتنتمي كل فرقة إلى طائفة معينة تحمل اسم رجل صالح من الأولياء مثلاً: (مولاي الطيب، بابا حمود، بابا سالم، مولاي عبدالله، سيدى بالل...)

وهناك من الفرق التي يكون لها علم / راية للولي الذي تسمى باسمه، وقد يكون هدية من أحد الحجاج الذين أدوا فريضة الحج عشر مرات وأهدي لهم علم بمكة المكرمة، ويلبس أعضاء فرقة قرقابو عادة عباءة بيضاء وشاش<sup>17</sup> أبيض، وحواق<sup>18</sup> أو شاش أحمر يدعى الحزام، ومُقَدَّمُ أو رئيس فرقة قرقابو يكون له دندون كبير، أو قرقابات/القراقيب وهي الصنجان، وهناك من يفضل مسك عكاز، وأثناء أداء هذه الرقصة يدور حامل علمها مع الراقصين الذين يرقصون وسط الفرقة إن كانت حلقة وأمامها إن كانت في صفين متقابلين، ويقومون بحركات استعراضية راقصة منها القفز والمشى جلوساً، مثلما يظهر في الصورة السابقة، كما يخرج حامل العلم أيضاً ويقف بجانب الفرقة قصد منح الفرصة للنساء والأطفال ومَنْ يرغبون من الرجال شيوخا وشبابا في الزيارة والتبرك بالعلم وذلك بقيامهم بمسح العلم على جبهتهم وبعدها يقدمون بعض النقود تسمى الزيارة لحامل العلم توزع فيما بعد على أعضاء الفرقة.



قرقابوا في زيارة سيدي بلال

وتتكون فرقة قرقابو من مجموعة من الرجال الحاملين الصنجان (قطع حديدية تدعى قراقيب) مثلما تبرزه الصورة أعلاه، ولرئيس الفرقة (مقدمها) طبل يتحكم به في انطلاقة الرقصة فبعد إعطاء الإشارة تردد الكلمات التي تحمل المديج النبوي أو كلمات شعرية، وياتي بعدها الإيقاع على الصنجات فتنسجم النغمة مع الحركات التي تكون جماعية ومتنوعة؛ تنتظر إشارة رئيسها فبمجرد قفزة منه تنتهي الرقصة الأولى لتبدأ الثانية وهكذا حتى النهاية، وتمارس رقصة قرقابو في شكل مجموعة، وتبدأ بإيقاع متأن بطيء وتنتهى بإيقاع سريع وحركات سريعة؛ يهرول ويقفز فيها الراقصون وسطحلقة الفرقة أوأمام صفها لأنه يمكن تأديتها على شكل خطين متقابلين 19. وقبل الشروع في الرقص سواء في حف لات الأعراس أم الختان أم الاحتف الات الدينية أوالموسمية يقدم لهم القائمون على الحفل التمر أو السفوف واللبن، ومن العادة في قصور 20 توات أن كل ما يُقدم للعبيد يوضع في طبق21 ينسج محلياً من السعف وساق العرجون (الزيوان 22محلياً)، حيث يتم إفراغ السفوف من التَّدَارَةِ 23 لتقدم بدورها فيه، والسفوف تمريابس يتم هرسه في مهراز خشبي خاص بتكسيرالتمر بعدأن يجف وييبس ويدق قصد تسهيل

استهلاكه؛ ويحفظ في آنية تسمى التَّدَارَة وهي ثلاثة

أنماط تدارة السعف وتدارة لحظة /سوق سوق وتدارة النياو مثلما يظهر في الصور:

والذين يودون رقصة قرقابو في بعض النواحي هم من عائلات محددة، يسمون «أولاد العبيد»، وهم يتوارثونها أباً عن جد حتى اليوم، وهناك موسم محدد تتجول فيه هذه الفرقة وفي رحلتها تجمع التمرأو القمح وهي صدقة يطلق عليها الدَّكَارَ، ليتم تقسيمه فيما بعد على أعضاء الفرقة 24، ويسمى اليوم الذي فيما بعد على أعضاء الفرقة 24، ويسمى اليوم الذي تدور أو تتجول فيه بنوبة العبيد أو نهار / يوم العبيد، حيث تدخل البيوت الموجودة في القرية أو القصر رفقة الأطفال ومن يشاء من الرجال أو النساء أن يتبعها، وفي كل بيت تؤدي مجموعة من الأغاني وتقدم ربة البيت لفرقة العبيد إما طبق من القمح أو التمر أوهما معاً في بيوت عامة الناس نحوما توضحه الصورة الموالية:

أمّا إن كانت ربة البيت عروسا أو متزوجة حديثاً فتقدم لهم السفوف من تدارة بيتها واللبن وطبق من القمح وتهب مقدم الفرقة طبقا به شاش أو محرمة 25 ومشط وقالب صابون معطر، كريمة (محلياً يقولون قرعة دهينة) و رائحة (قارورة عطر) ومرآة وبخارة وتدارة صغيرة لوضع البخور وما يسمى محلياً بخبزة من البخور والزعفران، وكمية من التوابل المستعملة في





الطبخ المحلي والحناء، وفيما يلي نعرض صورة لعروس من إقليم تيدكلت حضرت طبق القمح وتقوم بتحريك السفوف لتفرغها في طبق تقدمه لفرقة قرقابو:

وأفادنا مخبرون من توات قصر تيلولين وزاوية بلال وقصور سالى - أن العروس إذا دخلت الفرقة بيتها عليهاأن تقدم لهم القمح وتحرص على الحصول على الدَّكَارَ وهو «كمشة »<sup>26</sup> من القمح يمنحها لها حامل الصدقة التي تُقدم للفرقة في البيوت الأخرى، وتقوم بخلطه في قمح أهل بيتها وبعدها تأخذ منه جزء تطحنه لتعد به وجبة تتناولها مع أسرتها؛ وجزء تقدمه لزوجها ليزرعه في بستانهم، ولديهم اعتقاد في هذا الأمر وهوأن العروس تررع في بيتها وتنجب الأطفال، وتكون معها بركة الدَّكَارَ في منزلها وفي بستانها؛ ويكثر الخير حيثما حلت ويبارك الله فيها مثلما يبارك في حبات القمح، وقبل خروج الفرقة من منزل العروس تقدم لهم ما يسمى «بطبق العبيد» وهذا الطبق يقدم لهم لوحدهم ولا يمنح لفرق الطبوع الفولكلورية المحلية الأخرى كفرقة الحضرة أوالبارود أوالطبل..إلخ، تضع فيه الهدايا المألوفة في العرف الشعبي بتوات إضافة إلى الحناء، ولها إذا امتلأ الطبق لا أن تستعين بطبيقات

مزينة تسمى في توات القرفية تضع فيها ما تبقى نحو ما تبرزه الصور الآتية:

تحتوي الصورة التي تظهر في الشكل (9) على مشط، بخارة أو تمبخر مثلما يُتداول في لهجة توات، تدارة البخور، تحتها خبزة بخور، محرمة، قاعط زريث (وهو كيس ورقى فيه ملون أزرق تخلط كمية منه في الماء ليصبح أزرق بتركيز مخفف يستعمل لتلوين الملابس البيضاء حتى تحافظ على بياضها الناصع)، مرآة، صابون معطر، عينة من توابل الطبخ في توات (زنجبيل، عود قرنفل، جوز الطيب، الرقيطة، العود الأسود «ڤرمى»)، قارورة عطر، قارورة كريمة، علبتان زعفران، وفي الوسط أوراق الريحان (يستعمل في الطبخ أيضاً)، وفي الصورة (10) قرفية من نوع سوق سوق فيها الحناء، أمَّا الصورة (11) فتبرز «طبق العبيد» به مرآة وقنينة كريمة، عود أسود، زنجبيل، عود قرنفل، صابون معطر، قاعط زريث، علبتان زعفران، مشط، تتوسطهما أوراق الريحان، إلى جانب الطبق قرفية البخور بها خبزة البخور، قارورة عطر، تدارة البخور، وتيمبخر، وبجانبها أيضاً قرفيــة الحناء، تمنح هــذه الهدايا كعـادة تقليدية، وتقديراً للفرقة على حفاظهم على تراث الأجداد.



وتمرهنده الرقصة بثلاث مراحل، «أمّا المرحلة الأولى فتبدأ عادة بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، وتقال فيها بعض العبارات مثل «صلوا على محمد صلوا عليه وسلم»، ثم في المرحلة الموالية يتم ذكر الأولياء والرسل وبعض العبارات الدينية وغيرها، وهذه الرقصة لم تعرف بمجموعة من القصائد الشعرية التي تؤدى فيها إلا ما عرف مؤخراً بما يشبه القصائد وغيرها مثل:

سِيْدِيْ مُوسْىَ هِيْ أَهِيْ مُوْلانَا يَالاَلاَ سِيْدِيْ مُوسْىَ هِيْ أَمُولانَكانَا لَالاَلاَ

## أوقولهم:

ثم في آخر الرقصة عادة ما تقوم الفرقة بما يسمى بردنقه) وهي عبارة عن رقص بأداء سريع "<sup>20</sup>و" تقال فيها بعض العبارات الشعرية مثل:

يَا رَجَالَ الله اَلصَّلَاحَ وَيْنَ كَنْتُو حَضْرُواْ مَنْ زَارَ وَزَارَ اَنْزُورُواْ لَمْقَامَ مَا هَنْانِّ \_\_\_\_\_ يَا اَلْشِّيْخَ مُوْلَا يَ اَلْطِيْبَ يَالْلِّي ضَامَنِ \_\_\_\_ يَا اَلْشِّيْخَ مُوْلَا يَ اَلْطِيْبَ يَالْلِّي ضَامَنِ \_\_\_\_ يَا الله وَيْنَ كَانْتَ اَلْنُوبِ \_\_\_\_ تَسُولُ الله وَيْنَ كَانْتَ اَلْنُوبِ \_\_\_\_ تَسُولُ الله وَيْنَ كَانْتَ اَلْنُوبِ \_\_\_\_ مَنْ عَنْدُو اَلْمَفْتَ \_\_\_ احَ إِيِّحَ لِلْ اَلْبَابَ \*28

ومن طقوسها أنه إذا صارت الأمراض تصيب الولد فإنه يُباع إلى العبيد الموجودين في البلد، فتقدم لهم دعوة ليحضروا فإذا ما حضروا أجروا العملية، ويستفتحونها بالرقص أولاً، ثم يطوفون حول المولود وهم يرقصون ويتضاربون برهة من الزمن ثانياً، وبعد ذلك يجلسون أمامه فيطلقون عليه اسماً من أسمائهم؛ حيث يطلق على الولد اسم اعبيد أو أحمد أو محمود، إذا كان من عائلة الحراطين، واسم الناجم أو محمد



قرقابوا زاوية كنتة أدرار

أو هيبا. إذا كان من عائلة الأشراف أو المرابطين أو العبيد، وللعبيدأسماء خاصة مثل عبدالنبي، بلال، بوجمعة، مولود، مسعود، ويطلق على البنت اسم «الخادم»، وهي كلها أسماء تدل على أن هذا الولد أو البنت أصبح واحداً منهم، ويعتقدون أنه سيشفى بتلك الأذكار الدينية، ويعاهدون أبويه على أن يمنعوه من أكل نوع من الأطعمة المباحة فتارة يكون الكتف وأحياناً الكبد أو الرأس، ويزعمون أن هذه الفعلة تزيد في الأعمار وتشافي الأسقام 29. والمعتقد الشعبي السائد حول رقصة قرقابوأن فرقة العبيد مباركة، والعامة يعقدون فيهم نية الشفاء لأنهم يمدحون الرسول صلى الله عليه وسلم، وفيهم بركة الأولياء والصالحين، ونظراً لما تتضمنه أقوالهم من الدعاء والابتهال، ولوجود أشخاص كانوا مرضى وبعدقيام أهلهم بطقس البيعة للعبيد تعافوا ، وإلى يومناهذا نجد في قصور توات مَنْ يستدعى فرقة قرقابو، أو يأخذ لها ابنه أوابنته لأجل هذا الطقس، والتبرك بأعلام أورايات فرق قرقابو لازال سارى المفعول إلى الآن.

وفرق قرقابو أو العبيد «ترافق العريس يوم العرس أو في أحد أيام عرسه، والعروس تأتي الفرقة إلى بيتهم يوم وضعها للحناء، وأثنائها تجلس العروس رفقة وزيرتها (مرافقتها طيلة أيام العرس) وامرأة مسنة ومن تشاء من النسوة الحاضرات وسط الفرقة، وتدور حولهم الفرقة وهو أكبرهم سناً

بوضع كمية صغيرة من الحنة في مقدمة مفرق شعر رأس العروس، وأخرى في يدها اليمنى ويقوم بتغطيتها بإزار وأبيض وسط الزغاريد والصلاة على الرسول صلى الله عليه وسلم، وبعدها تُخرج العروس من وسط الحلقة إلى مجلسها، وتواصل الفرقة الرقص وهذه عادة تمارس منذ القديم وإلى الآن وخاصة لدى الذين يسمون أولاد العبيد، ومَنْ يرغبون في حضور قرقابو في زواجهم، كما ترافق كذلك الأطفال أثناء حفل الختان، وتحضر في الاحتفالات الدينية والزيارات (الوعدات) التي تقام للأولياء وأصحاب الرياض والكرامات».

أمًا الأغاني التي تردد فيها فهي حول ذكر الله والرسول والصحابة والأولياء..إلخ؛ بطريقة متفرقة تتماشى مع الإيقاع البطيء أمًا الرثم السريع فتردد فيه بعض الأبيات مثل: العفو يا مولانا العفو، سيد الجيلالي شايلاه، بانديلو شايلاه، ...وغيرها 32. ومن القصائد المتداولة في الأغاني التي تؤدى أثناء رقصة قرقابو قصيدة «الصلاة على الهادي» ومنها قولهم:

« أَلاَ إِيْلاَهُ إِلاَّ اللهُ اَلْصَّلاَةَ عَلَى اَلْهَادِيْ أَلاَ إِيْلاَهُ إِلاَّ الله أَسَيْدِنَا اَلْنَبى هُوَسَيْدَنَامَرْحَبَا هُوَحَبِيْيْ مَرْحَبَا هُوَسَيْدِيْ هُوْوِيِّيْ أَبُو فَاطِمَىْ مَرْحَبَا سَيْدِيْ مُحَمْدَ أَمَرْحَبَا أَسَيْدَنَا بُوبَكَرَ مَرْحَبَا أَسَيْدَنَا بِلَالَ مَرْحَبَا مَرْحَبَا مَرْحَبَا

«مَرْحَبَا هُوْوِيِّيْ مَرْحَبَا هُوْوِيِّيْ» 34 وغالباً ما تُختم رقصة قرقابو بقصيدة تتضمن معاني طلب المغفرة وحسن الخاتمة، نحو قولهم في قصيدة «أنبي الله موسى»:

وبعد انتهاء الرقصة تقوم الفرقة بالدعاء والقيام بمايسمى محلياً بالفاتحة حيث تقرأ أواخر سورة البقرة

أُمُوْلاَنَا »35

والملاحظ أن القصائد التي تغنى في رقصة قرقابو أغلبها في مدح الرسول والأنبياء والصحابة، وحتى في الأغاني التي تؤديها الفرقة في حفلات الزواج ترد أغاني يذكر فيها الرسول صلى الله عليه وسلم وفيها لازمة يرددها أعضاء الفرقة، ومنها قولهم في أغنية «أرسول الله مرحبا»:

« مَرْحَبَا هُوْوِيِّيْ أَمَرْحَبَا
اللّٰهِ أَمَرْحَبَا
اللّٰهِ أَمَرْحَبَا
مُحَمْدُ الْنَبِّي رَسُولُ اللّٰهِ سَيْدِيْ
مَرْحَبَا هُوْوِيِّيْ أَمَرْحَبَا
مَوْوَهُ أَسَيْدِنَا مَرْحَبِا
الْمُصْطَفَىمَرْحَبِا
الْمُصْطَفَىمَرْحَبِا
هُوَسَيْدِيْمَرْحَبِا
هُوَسَيْدِيْمَرْحَبِا
هُوَشَفِيْعِيْ مَرْحَبِا
هُوَشَفِيْعِيْ مَرْحَبِا
هُوَنَبِبِيِّ مَرْحَبِا

والمعوذتين وسورة الإخلاص وفاتحة الكتاب، وبعدها يقول أكبر شخص من الأشراف الحاضرين: «وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين » وقتها يرفع جمع الحاضرين أيديهم بالدعاء، وتختم الفرقة بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وما يسمى محلياً «بالتَّعْشَاقَ» وهو قولهم: «يالعاشقين في النبي زيدوا فالصلاة والسلام عليه ها الصلاة والسلام عليك يا رسول الله (صلى الله عليه وسلم)» وحين نطق هذه العبارة يتم قرع الدندون والأقلال بضربات متتالية ومتفرقة أي نقرات وتقوم النسوة بإطلاق الزغاريد، وعقبها يتصافح الناس الحاضرون ويتبادلون عبارات التهنئة والتسامح، وهناك جمل تتداول على الألسنة حسب المناسبة التي تم أداء هذه الرقصة فيها؛ ففي ختام الرقصة أثناء حفل الختان يقولون «اللهم اَجْعَلْهُ مِنَ اَلْعَايْشِيِّنْ » و «اَجْعَلْهُ مِنَ اَلْحَافِظِیْنَ لِکِتَّابَ اَللهَ واَلْسُعَدَاءَ وَعُقْبَى لِعُرْسِهِ»، وفي ختامها في حفل الزواج يقولون «الله يَصْلَحَ» و«الله يُوَفِقْ لِلَّخِيْرَ» و « يَجْعَلَ الْخَيِّرَ » و « يَرْزُقْهَمْ الْذُرية الْصَّالِحَة و«يَجْعَلّهُمْ مِنَ ٱلْسُعَدَاءَ» «وَيَصْدَّقْ ٱلْحَرْثَة»، وفي ختامها في زيارة لولى أو مناسبة سنوية يقولون «يَجْعَلَ اَلْمُعَاوَدَةُ بِٱلْخِيِّرَوَعْقُوبَة لِلْعَامَ اَلْجَايِ»، وهذه العبارات تتوارث وإلى الآن بقولونها.

وعندما تحضر فرقة قرقابو يقدم طبق خاص لأعضائها سواء كان في حفلة عرس أم ختان أوحفل ديني أو في زيارة / وعدة ولي - خلا أنه في بعض الزيارات يقدم لهم طبق الكسكس، وكذلك في حفلات بعض القصور التي دخلها التمدن وترك سكانها هذه العادة - وهذا الطبق يطلق عليه اسم كسرة الحجرة أو الرضفة أو الصفية على اختلاف في تسمية الحجرة التي يُطهى عليها في قصور توات، والصورة الموالية توضح طبق الكسرة

وهومن الأطباق التي تحتل الصدارة في الأكل الشعبي التواتي، ويعدمن القمح حيث يعجن دقيق القمح بالماء وتضاف له عينة من الملح ويترك فترة، ويتم تسخين الحجرة بالحطب؛ إذ توقد المرأة النارتحت صخرة دائرية مسطحة يطلق عليها محلياً حجرة الكسرة أو الرضفة



لطبق الكسرة

حتى تسخن، وبعدها يوضع العجين فوقها وتمرر عليه النار المشتعلة في الجريد حتى يتماسك، وينضج الجزء الأعلى وهذا لمنع التصاق التراب بالعجين وتسمى هذه العملية (تشواط الكسرة)، وبعدها يُغطى بالرمل الساخن الذي كان تحت الحجرة أثناء تسخينها وأُشعل الحطب فوقه وتدعى هذه العملية (دفن الكسرة)، ومن ثم يُرجع عليها الجمر ويشعل الحطب مرة أخرى عليها، وتُترك حتى تنضج وعادة المدة هي 30د أو 40د، وبعدها تُخرج الكسرة من التراب وتنقى بالسكين وتمسح، وتهيئها المرأة للأكل بأن تقسمها قطعا متوسطة الحجم في صحن كبيرثم تصب فوقها المرق والذي يعد بلحم الغنم أوالجمل والخضاروهي البصل والقرع أوالكوسة والجزر واللفت والطماطم ويضاف إلى الكل توابل تعد محلياء وعندما يطهى المرق يضاف الفلفل الأسود والسمن ما يعطى الطبق نكهة رائعة تفتح الشهية، وتخلط الكسرة والمرق ويُوضع فوقها اللحم والبيض المسلوق36. وفي الحفلات والمناسبات يوضع في طبسي37 يكفي لعشرة أشخاص وأحياناً 12/08 شخصاً ويسمى لقدح أو

الماعون، ويرفق هذا الطبق بمائدة بها سلاطة وفاكهة ومشروبات والشأن ذاته يحصل عندما تعزم فرقة قرقابو أو فرقة الحضرة أو البارود لتشارك أهل توات فرحتهم وتمتع الحاضرين بأداء رقصة فولكلورية محلية.

كان هذا الطبق ولا يزال إلى حد الآن من الأطباق الرئيسية المفضلة في قصور توات، إلا أننا نلاحظ حالياً تراجعاً مشهوداً في الحفاظ عليه، وصارطبق الكسكس يحتل الصدارة في الأطباق المحلية التي تعد في الأعياد والمناسبات والزيارات، ومع ذلك نجد بعض القصور المتمسكة بالتقاليد تحرص على تواتر وجوده ونقله للأجيال؛ حيث تعكف الأمهات على تعليم بناتهن كيفية طهيه قبل زواجهن، وتلح على الإبقاء على زاوية في ساحة البيت لوضع رمل نظيف خاص بدفنه وإعداده.

#### خاتمية

الرقص الشعبي الفولكلوري في توات متميز في مختلف طبوعه وأشكاله، سواء من حيث الأداء أم النمط أو الطقوس، وفولكلور توات عامة له خصوصية محلية وإقليمية، وتعد رقصة قرقابو من الطبوع الفولكلورية التي يحبها سكان المنطقة ويبتهجون لحضورها في محافلهم؛ بالرغم من وجود وسائل الترفيه والموسيقي الحديثة إلا أنها تحظى بالشعبية

وتُؤدى إلى جانب الأنواع الفولكلورية الأخرى.

وفي هذه الرقصة يتجسد وجه من مظاهر التراث الفولكلوري لسكان توات، وملمح من الذاكرة الشعبية والتقاليد والطقوس التي لازال أهل توات يحافظون عليها ويتوارثها، ورقصة قرقابو بوسائلها البسيطة إلا أنها تحظى بالتقدير والهيبة من لدن الناس، وهناك من يتناغم مع إيقاعها ويرقص ويشعر بالسرور إلى درجة الجدب والإغماء، وهي تنقل جمهورها من الفرح إلى الرقص إلى الأريحية الروحية والنفسية، إلى عيش لحظات من الدعاء والابتهال والرضا، ورجاء تحقق آمالهم وأحلامهم.

وإجمالاً تمثل رقصة قرقابوصورة من التنوع الثقافي في الفولكلور الشعبي الأدراري؛ الذي يجمع بين الثقافة الشعبية المحلية للمنطقة والفولكلور الإفريقي المتواجد في دول الجوارخاصة بلاد السودان الغربي. وعلى الرغم من التغيرات السريعة التي طرأت على الحياة في أرض توات لا تزال توجد في قصورها فرق - نذكر منها على سبيل المثال فرقة قرقابو: مامليحة (تمنطيط)، تيطاف، زاوية كنتة، تيلولين، قصبة باب الله، بريش، زاوية الرقاني، أولف... الخ-تعمل على إحياء هذا التراث الشعبي وهي بحاجة إلى الدعم والتشجيع على الاستمرار في الاهتمام به، حتى يُعاد تداوله ويحفظ من الاندثار.

#### الموامش

- 1. أحمد زكي بدوي، معجم مصطلحات الدراسات الإنسانية والفنون الجميلة والتشكيلية، دار الكتاب المري، القاهرة، ودار الكتاب اللبناني- بيروت، ط1، 1991م، ص95 ص 96، بتصرف
  - 2. المرجع نفسه، ص 97، بتصرف.
- فوزي العنتيل، الفولكلور ما هو دراسات في التراث الشعبي، دار المعارف، مصر، (د.ط)، 1965م، ص162، بتصرف
- 4. عاشور سرقمة، الرقصات والأغاني الشعبية بمنطقة توات مدخل للذهنية الشعبية، دار الغرب، وهران—الجزائر، (د.ط)، 2004م، ص 19، بتصرف.
- الفولكلور ما هو- دراسات في التراث الشعبي، ص 144، بتصرف
  - 6. المرجع نفسه، ص 143، بتصرف

- رمضان بسطويسي محمد، علم الجمال لدى مدرسة فرانكفورت أدورنو أنموذجاً، مطبوعات نصوص 90، القاهرة، ط1، 1993م، ص 77، بتصرف.
- الف قارة: نظام لجلب المياة والسقي يتميز به إقليم توات عما سواه من مناطق الجزائر، وهو عبارة عن سلسلة من الآبار المائية المتصلة ببعضها في طريقة تصاعدية عجيبة وطريقة توزيعية للمياه أعجب، وهو نظام متوارث في توات منذ قرون وإلى الآن. ينظر: أحمد أبالصافي جعفري، اللهجة التواتية الجزائرية معجمها بلاغتها أمثالها وحكمها عيون أشعارها، ج1، دار الكتاب العربي، الجزائر، ط1،
- الرقصات والأغاني الشعبية بمنطقة توات مدخل للذهنية الشعبية، ص 17 - ص 18، بتصرف.
- 10. أحمد عكاشة، آفاق في الإبداع الفني رؤية نفسية، دار الشروق، القاهرة – مصر، ط1، 2001م، ص 74،

- بتصرف.
- الفولكلور ما هو- دراسات في التراث الشعبي، ص155 - ص156، بتصرف
- 12. آفاق في الإبداع الفنى رؤية نفسية، ص84 بتصرف
- 13. فؤاد زكريا، التعبير الموسيقي، مكتبة مصر ودار مصر للطباعة، مصر، (د.ط)، 2009م، ص 14.
- 14. أدرار: ولاية في الجنوب الجزائري الغربي يطلق عليها اسم إقليم توات، يحدها من الشمال ولاية البيض، بشار، وغرداية، ومن الغرب تيندوف، وجمهورية موريتانيا، ومن الجنوب جمهورية مالى، ومن الشرق ولاية تمنراست، تتكون من 11دائرة و28بلدية تضاف إليها عين صالح التابعة إدارياً لولاية تمنراست، ويتشكل إقليم توات/أدرار من ثلاث وحدات أساسية هي تنجورارين/ ڤورارة، توات الوسطى، وتيدكلت، وتقع ڤورارة في الجهة الشمالية من الإقليم تمتد من تبلكوزة شمالاً إلى سبع جنوباً، على مسافة تقدر ب270كم تقريباً، أمَّا توات الوسطى فتمتد من قصور بودة وتيمى شمالاً إلى رقان جنوباً، على مسافة 200كم تقريباً، وإلى الشرق من توات الوسطى توجد تيدكلت، وتمتد من أولف إلى فقارة الزوا بعين صالح شرقاً، على مسافة تقدر ب150كم، والمسافة بين أول الإقليم وآخره تناهز 700كم. ينظر: مبارك بن الصافي جعفرى، العلاقات الثقافية بين توات والسودان الغربي خلال القرن 12ه، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2009م، ص 31.
- ينظر: اللهجة التواتية الجزائرية معجمها بلاغتها أمثالها وحكمها عيون أشعارها، ج1، ص 366.
- 16. ينظر: الرقصات والأغاني الشعبية بمنطقة توات مدخل للذهنية الشعبية، ص 49.
- 17. العمامة التي توضع على الرأس. اللهجة التواتية الجزائرية...، ج1، ص340.
  - 18. من أسماء العمامة، المرجع نفسه، ص 343.
- 19. ينظر: محمد حوتية، توات والأزواد خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر للهجرة (الثامن عشر والتاسع عشر ميلادي) دراسة تاريخية من خلال الوثائق المحلية، ج2، دار الكتاب العربي، الجزائر،(د.ط)، 2007م، ص 398.
- .20. القصر: يعني في مناطق الجنوب الغربي الجزائري قرية محصنة، أو مجموعة كتل سكنية متراصة، تقطنها مجموعة من العائلات الموسعة ، وغالباً ما تنتمي إلى أصول عرقية واحدة أو فئات اجتماعية مشتركة أو مختلفة، وتنسب القصور عادة إلى ولي صالح باعتباره مؤسس أو صاحب الفضل في لم الشمل، وهناك اعتبارات أخرى ينسب لها اسم القصر، ومن أسماء قصور توات: سيدي عيسى، قصر أولاد شعيد، قصر الشرفة،

- قصر العبيد، قصر العرب، القصر الفوقاني، القصر القديم، وقد تحتوي القصور بداخلها على قصبة أو قصبتين محصنتين، ويحتوي القصر على مسجد يسمى الجامع، كما تتواجد به المرافق الضرورية مثل السوق والدكاكين، والرحاب، ودار الضيوف، وقد يكون القصر مؤلفاً من مجموعة القصبات تضم حارات وأحياء ومحلات، وقديماً يحيط بالقصر سور مدعم بأبراج في زواياه، وله باب واحد يُفتح في أوقات السلم ويغلق في أوقات الحرب ويُفتح عند الفجر، ويُغلق بعد العصر وقبيل المغرب. مبروك مقدم، نشأة القصور وعمارة الأرض بمناطق مقدم، نشأة القصور وعمارة الأرض بمناطق بن عكنون- الجزائر، (د.ط)، 2016م، ص98 وص99، بتصرف.
- 21. الطبق ينسج من سعف النخيل وهو لحمل التمر والزرع ونحوه، ومؤنثه الطبيقة غير أنها دائرية بعض الشيء، وهي مقعرة في شكلها. ينظر: اللهجة التواتية الجزائرية، ج1، ص 340.
- 22. الزيوانة: مصطلح يطلق في توات على العرجون اليابس المجرد من التمر، ينظر: الشيخ باي محمد بالعالم، الرحلة العلية إلى منطقة توات لذكر بعض الأعلام والآثار والمخطوطات والعادات وما يربط توات من الجهات، ج2، دار هومه، الجزائر، ط2، 2005
- 23. التدارة: وعاء أو آنية يوضع فيها التمر المدقوق تقوم نساء توات بنسجها، وهي ثلاثة أنواع: تدارة السعف وتدارة السوق سوق وتدارة النيلو؛ فتدارة السعف تنسج من السعف وزيوان النخيل بعدما يجزأ إلى عيدان رقيقة بالسكين أو شوكة متينة من النخلة، وتزين بصبغ عينة من السعف بالمداد الأحمر أو الأخضر أو الأزرق أو البنفسجي أو الوردي الغامق، أو تزين بلف مواضع من السعف بسيور أكياس النيلون الأحمر والأسود والأخضر والأزرق مشكلة نقط ومعينات ومثلثات تزخرفها، أمَّا النوع الثاني فيطلق عليها اسم تدارة النيلو وتصنع من أكياس النيلو، والنوع الثالث تدارة «لحظة / السوق سوق» نسبة إلى بريق المادة المصنوعة منها، وتنسج من الأكياس الي يُعبأ فيها الحليب المجفف صناعياً وتسمى أكياس لحظة محلياً، وبدورها تزين بسيور من أكياس النيلون الملونة فقط، وتدارة النيلو والسوق سوق لا يستعمل المداد أو غيره من الأصبغة في تزيينها، والتدارة كانت ذات سمعة وهيبة عالية في التقاليد الشعبية في توات، وإلى يومنا هذا توجد في توات قصور يُشترط فيها على أم العروس أن تضعها في جهاز ابنتها، كما يشترط على أم العريس أن تضعها في بيت ابنها يوم عرسه؛ وكلتهما ملزمتان بملئها بالسفوف المعدمن أجود أنواع التمر

#### المصادر والمراجع:

- أحمد أبالصافي جعفري، اللهجة التواتية الجزائرية معجمها بلاغتها أمثالها وحكمها عيون أشعارها، ج1، دار الكتاب العربي، الجزائر، ط1، 2013م.
- أحمد زكي بدوي، معجم مصطلحات الدراسات الإنسانية والفنون الجميلة والتشكيلية، دار الكتاب المري، القاهرة، ودار الكتاب اللبناني بيروت، ط1، 1991م.
- أحمد عكاشة، آفاق في الإبداع الفني رؤية نفسية، دار الشروق، القاهرة – مصر، ط1، 2001م.
- رمضان بسطويسي محمد، علم الجمال لدى مدرسة فرانكفورت أدورنو أنموذجاً، مطبوعات نصوص 90، القاهرة، ط1، 1993م.
- الشيخ باي محمد بالعالم، الرحلة العلية إلى منطقة توات لذكر بعض الأعلام والآثار والمخطوطات والعادات وما يربط توات من الجهات، ج2، دار هومه، الجزائر، ط2، 2005م.
- عاشور سرقمة، الرقصات والأغاني الشعبية بمنطقة توات مدخل للذهنية الشعبية، دار الغرب، وهران- الجزائر، (د.ط)، 2004م.
- عز الدين جعفري، أطلس العادات والتقاليد بمنطقة توات، إشراف شعيب مـڤنونيف، دكتوراه، كلية العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية-قسم التاريخ، جامعة أبو بكر بلقايد، تلمسان- الجزائر، 2017 2018م.
- فؤاد زكريا، التعبير الموسيقي، مكتبة مصر ودار مصر للطباعة، مصر، (د.ط)، 2009م.
- فوزي العنتيل، الفولكلور ما هو- دراسات في التراث الشعبى، دار المعارف، مصر، (د.ط)، 1965م.
- مبارك بن الصافي جعفري، العلاقات الثقافية بين توات والسودان الغربي خلال القرن 12ه، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2009م.
- مبروك مقدم، نشأة القصور وعمارة الأرض بمناطق توات و أحوازها، ج5، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون-الجزائر، (د.ط)، 2016م.
- محمد حوتية، توات والأزواد خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر للهجرة (الثامن عشر والتاسع عشر ميلادي) دراسة تاريخية من خلال الوثائق المحلية، ج2، دار الكتاب العربي، الجزائر، (د.ط)، 2007م.

#### الصور:

 الصور من عدسة كاميرا الكاتبة.
 https://i.ytimg.com/vi/VYjLWg-8jq0I/maxresdefault.jpg

- في المنطقة ومن الفخامة والاحتفاء بالضيف تقديم السفوف فيها، والملاحظ مؤخراً أن التحضر سلبها حضورها اليومي في البيت؛ وتم الاستغناء عنها بحفظ السفوف في علب من بلاستيك أو غيره، وتقديمها في صحن من الزجاج أو الفخار، و تناقص وجودها خلا في بيوت العرسان وفي بيوت بعض الأسر المتشبثة بالتقاليد والعادات الشعبية في المنطقة خاصة التي تقطن قصور توات الوسطى وتدكلت. اللهجة التواتية الجزائرية، ج1، ص339، بتصرف.
- 24. ينظر: الرقصات والأغاني الشعبية بمنطقة توات، ص 48.
- 25. المحرمة: توضع غطاء للرأس عند المرأة، ينظر: اللهجة التواتية الجزائرية...، ج1، ص344.
- 26. الكمشة: اسم تطلقه العامة محلياً في توات ويقدر بما يملأ يداً واحدة للفرد البالغ قمحاً أو دقيقاً أو كسكساً أو عدساً...إلخ.
- 27. ينظر:الرقصات والأغاني الشعبية بمنطقة توات، ص 50.
  - . 28 ينظر: المرجع نفسه، ص-51 ص52.
- 29. الشيخ باي محمد بالعالم، الرحلة العلية إلى منطقة توات، ج2، ص 286، بتصرف.
- 30. الإزار: تستعمله المرأة غطاء لكامل جسدها، له ألوان مختلفة، ويقدر طوله محلياً بعشرة أذرع ونصف، وعرضه من ثلاثة أذرع ونصف إلى أربعة، اللهجة التواتية الجزائرية...،ج1، ص343، بتصرف.
- 31. عز الدين جعفري، أطلس العادات والتقاليد بمنطقة توات، إشراف شعيب مـقنونيف، دكتوراه، كلية العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية- قسم التاريخ، جامعة أبو بكر بلقايد، تلمسان- الجزائر، -2017 2018م، ص67، مـ131، بتصرف، والرقصات والأغاني الشعبية بمنطقة توات، ص 50، بتصرف.
- 32. ينظر: الرقصات والأغاني الشعبية بمنطقة توات، ص 47.
- 33. أغنية أدتها فرقة قرقابو، قصبة باب الله- بلدية سالي- أدرار، في حفل زواج أقيم بقرية التزيزية، يوم 2018/08/2018.
- 34. أغنية أدتها فرقة قرقابو قصر تيلولين- بلدية أنجزمير-أدرار، في وعدة الولي بانديلو بقصر تيلولين يوم 10/ 05/ 2017م، 19:10.
- 35. أغنية أدتها فرقة قرقابو قصر تيلولين- بلدية أنجزمير-أدرار، في وعدة الولي بانديلو بقصر تيلولين يوم701/01/2012م.
- 36. ينظر: عز الدين جعفري، أطلس العادات والتقاليد بمنطقة توات، ص 95.
- 37. الطبسي: هو إناء لوضع الطعام ونحوه. اللهجة التواتية الجزائرية، ج1، ص 340.



## قيكله قانة

| 174 | مساكن النخيل التقليدية بمحافظة العلا                     |
|-----|----------------------------------------------------------|
|     | الزربية القيروانية بين الهوية والأصالة ومقتضيات المعاصرة |
| 186 | والتجديد «دراسة ميدانية »                                |
| 204 | نمط البيت السوداني في غرب وشرق السودان                   |

## أ. سمر بنت محمد النوفل – السعودية

## مساكن النخيل التقليدية بمحافظة العلا



#### مقدمة:

عرفت مساكن النخيل منذ أقدم العصور، وانتشرت في كثير من ثقافات العالم القديم وخاصة التي تنمو فيها أشجار النخيل، موفرة للمادة الخام. تعد الجزيرة العربية أحد أبرز المواقع التي تأصلت فيها مساكن النخيل، وتطورت، وقد اختص سكان بعض المناطق بمنازل النخيل، وأصبحت ضمن ثقافتهم وموروثهم التقليدي، ومن أشهرها محافظة العلا. أدت النخلة دوراً بارزاً ومهماً في الـتراث الثقافي للإنسان في الجزيرة العربية، ووفرت له المادة الخام منذ أقدم العصور، وقد وظف الإنسان القديم هذه المادة الخام وصنع منها المساكن وغيرها من مواد نفعية، لبت احتياجاته المعيشية اليومية، وطور أدوات النشاط الاقتصادي. ومن المرجح أن الاشتغال ببناء منازل النخيل، أفرز ثقافة مادية

نموذج لعريشة بين جدارين (الإمام، محمد:2020م).

مميزة لهذه المحافظة؛ لـذا فان توثيقها وتحليل مكوناتها يكشف عن القضايا الاجتماعية المرتبطة بها، وطبيعة النشاط الاقتصادي والمعيشي، ويفسر أشكال المساكن.

اعتمدت الحياة الاقتصادية في محافظة العلا بشكل رئيس على الزراعة، وخاصة زراعة النخيل؛ بظراً لوقوعها وسطأشهرا لأودية التاريخية (وادي القرى)، المعروف بغزارة مياهه وكثرة بساتينه، وساعد في ذلك نظام قنوات ري مبنية تحت سطح الأرض في ذلك نظام قنوات ري مبنية تحت سطح الأرض تمتد لمسافات بعيدة، وقد أسهمت في نقل المياه من الأراضي المنخفضة إلى الأراضي المرتفعة حتى تصل إلى أراضي الحقول الزراعية؛ وبفضل تطور النظام الزراعي، ووفرة المياه تحولت محافظة العلا إلى غابات من أشجار النخيل، ووفرت المادة الخام اللازمة لنشأة منازل النخيل بمحافظة العلا.

## الإطار الجغرافي والتاريخي:

تقع العُلا في الجزء الشمائي الغربي من المملكة العربية السعودية، في المنطقة الجغرافية الواقعة على خط الطول (25 و 55 و 37) شرقاً، ودائرة العرض (30 و 37 و 30) شمالاً (موسوعة أسماء الأماكن في المملكة العربية السعودية، 2003م: 232)، والعلا هي إحدى أكبر محافظات منطقة المدينة المنورة، وتعود أهمية محافظة العلا لموقعها الجغرافي، ونشاطها الزراعي، إلى جانب شهرة مواقعها الأثرية، وكونها منفذاً وحيداً للمراكز المرتبطة بها الواقعة بين منطقة المدينة المنورة، ومنطقة تبوك.

وهي بذلك تتوسط وادي القرى المعروف بكثرة بساتينه (نصيف 1995م:1-241)، وهو وادِ أشارت المصادر العربية المبكرة إلى وفرة المياه فيه، وإلى خصوبة أرضه، هذان العاملان كانا سبباً للاستقرار البشري في واحة ددان كما كان اسمها قديماً، واستمر الاستيطان فيها منذ الألف الأول قبل الميلاد وحتى يومنا هذا، ونشأت فيها ددن عاصمة مملكتى دادان ولحيان،

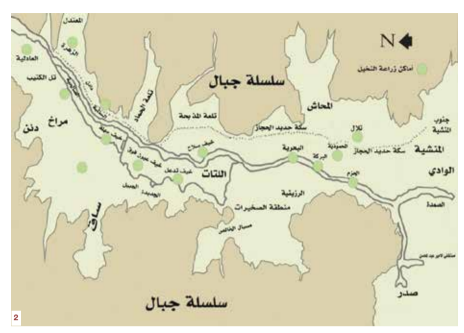
ويصعب كثيرا تحديد تاريخ الاستيطان في المنطقة ولكن تشير الدراسات إلى أن المنطقة لم تكن منطقة سكنى مؤقتة بل دائمة ، وقد تكون بوادر الاستيطان الموسمي أو المؤقت تعود إلى العصر الحجري القديم، (الذييب، 2011م: 19).

والعُلا بالضم والقصر: موضع بناحية وادي القرى، نزله سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وهوفي طريقه إلى تبوك، ويه مسجد (ابن منظور، 1992م: 384). ولعل أقدم ذكر للعلا يعود إلى القرن الثاني الهجري. وقد سبجل الرسم الكتابي للعلا وفق رسمين، الأول بالقصر على الألف، حيث ورد رسم العلا بالقصر عند الطبري مطابقاً لرسمه الكتابي المعروف حالياً، العلا. كما جاء رسم العلاعند الرازي بالقصر على الياء العلى (الرازي، 2005م:397). بينما رسمت العلا عند الأصفهاني، المعلى (الأصفهاني 2005م: وعبد الكريم، 1414هـ:15)، بإضافة حرف الميم وقصر آخر حرف فيها، ويظهر أن رسم المعلى تصحيف لرسم العلى. اكتسب اسم العلا شهرة، فكثر استعماله حتى أصبح علماً على ما كان يعرف سابقاً مدينة وادى القرى، بينما موضع العلا صاريع رف لاحقاً باسم العلاأو الديرة، تمييزاً له عن العلا الجديدة التي نزح السكان إلى أطرافها الشمالية الجنوبية (المحفوظ، 2001م: 16).

بينما على الجغرافيون تسميتها بذلك لكثرة القرى بواديها، إذ ذكرياقوت الحموي ذلك بقوله: وادٍ فيه قرى كثيرة، وبها سمي وادي القرى (الحموي، 1979م: 4/ 144).

كما عرفت قرح (المابيات) بمنطقة العلا، وازدهرت قبيل الإسلام، وأصبحت سوقاً تجارياً مشهوراً، حتى عُدت من أسواق العرب المعروفة في الجاهلية (الأفغاني 1960: 194).

نالت العلاشهرة واسعة في العصور الإسلامية المبكرة، فقد أشارت المصادر التاريخية والجغرافية إلى واديها، وتقصد به وادي القرى وعاصمته



أماكن زراعة النخل في ريف العلا القديمة (الباحثة، 2020)

مدينة قرح الذي أشار إليه المقدسي في القرن الرابع الهجري (375هـ)، حيث عد قرح المنطقة، ووادي القرى الهجري (375هـ)، حيث عد قرح المنطقة، ووادي القرى، حاضرتها فقال: وناحية قرح قصبتها وادي القرى، وليس بالحجاز اليوم بليد أجل وأعمر وآهل وأكثر تجاراً وأموالاً وخيرات بعد مكة من هذا (المقدسي، 1906م: 84). وقد وصفت مدينة قرح من بين أعظم المدن، فقيل فيها: «وليس بالحجاز مدينة بعد مكة والمدينة أكبر من اليمامة، بالحجاز مدينة وادي القرى، وهي ذات نخيل كثيرة وعيون» (الإصطخري، 1927م: 19، والأنصاري وأبو الحسن، 2002م: 23).

مناطق زراعة النخيل بمحافظة العلا:

تـزرع أشـجار النخيـل في الأراضي الزراعيـة الواقعة في ريـف مدينة العـلا القديمـة، وهي المنطقـة الزراعية الواقعـة في نطاقيها الشـمائي والجنـوبي¹. وقـد ينمـو النخيـل علـى حوض الـوادي بشـكل طبيعي، فـيزرع في بعـض الجهات المعروفـة عند أهل العلا منها: العذيب، الزُهرة، الصالحية، السـالمية، خيف² سـهلة،

خيف تدعل، خيف صلاح، خيف عيون فوق، السعة، البحرية، الحميدية، البركة، الرزيقية، الحزم، المنصورة، المحمودية، اليسبرة، المنشية 3، (الخريطة 2).

## المواد الخام المستخدمة ببناء مساكن النخيل:

استغلت أجزاء من أشجار النخيل منذ القدم، حيث تزرع أنواع كثيرة من النخيل في أماكن متفرقة من العالم، ومن أهمها نخل التمر، ونخل جوز الهند، ونخل الزينة المعروف ب(الوشنتوني). وقد تبوأت المواد المصنوعة من مواد خام النخيل مكانة عالية لدى المجتمعات الريفية، وظفت في مناح، استغل في نواح متعددة من الحياة المعيشية الاجتماعية، والاقتصادية؛ ولتوثيق المادة الخام، وتأصيل وجودها وانتشارها؛ فقد رأت الباحثة ضرورة التعرف على المكون الأساسي لمواد بناء منازل النخيل.

والنخلة شجرة باسقة الطول، ساقها ممتلئة، وجسمها الخارجي مكسوبأعقاب غليظة تعرف محلياً بالكرب، وسعف النخلة تمثل ورقها، والسعفة ريشية



رسم توضيحي لأجزاء النخلة تبعأ لمواضع الحصول عليه

مركبة من جريدة، وورقات الخوص (شكل3). ويعد نخيل التمرأشهرأنواع النخيل على الإطلاق، وقد عرفتها شعوب جزيرة العرب منذ القدم. والنخل يبدل على الجنس، يذكر ويؤنث، أما نخل التمر فيصنف من جنس النخيليات (Palme-Order)، ومن فصيلة الفينكس (Palmiers)، من فصيلة الفينكس (Senu لكودا)، دوع الداكتليفيرا (Genu). (الدباغ، 1969م: 15).

#### مساكن النخيل:

المسكن: هـوحيث يسكن الإنسان، مثل البيت ولا يشترط فيه أن يكون من يبيت في المكان مرتبط بالآخرين. فكل بيت مسكن ولكن ليس كل مسكن بيت.

تتضـح البساطة في مجتمع العلا، من خـلال طريقة بناء مساكنهم في البلدة التاريخية «الديرة»، فقد تميزت أغلب البيوت ببساطة المواد المسـتخدمة وأسلوب البناء. اعتمـد المجتمع بناء المنازل كما في حياتهم فقـد جاءت



جدارية للنخلة البلدة القديمة «تصوير الباحثة»

البيوت متراصة بجانب بعضها تكاد تكون بيتا واحدا او وقلعة واحدة، وتميزت بترابط مبانيها ويستطيع أي شخص التنقل بين البيوت المتجاورة عن طريق سطوح المباني المتجاورة، دون أن يمشي في الشوارع والازقة.

يعود تاريخ بناء المدينة لأكثر من سبع مائة سنة من الآن أو يزيد والمشاهد لتخطيط وعمارة العلا يلاحظ أنها كالبنيان المرصوص ويوحي شكلها أنها أنشئت وفق مخطط معماري هندسي (عبدالكريم 1414هـ، 44). لقد ارتبط البيت عند أهل العلا بالنخلة ولا يستغرب أن اقترن بكل تفاصيله بل وامتد أثر النخلة إلى الزخارف الجدارية في المنازل ونجد بعضها قد زين برسوم للنخلة، كما نجد بعض المنتجات الخوصية كالمراوح (المهاف) وغيرها.

لقد تعدت النخلة ارتباطها بالمباني السكنية إلى منازل النخيل الـــي تبنى في المـزارع، اذ ينتقل الأهالي إلى السكن في مزارعهم لحراستها من الســرقة وللاستمتاع بثمارها الصيفية مثل الرطب والعنب والرمان والخوخ، ولذلك يبنون بيوتا من الطين مســقوفة بأجـزاء من النخلة ويطلقون عليها «بييت النخل»، تصغير لبيت، يتكون في الغالب من غرفة واحدة وفي بعض الأحيان



(لوحة: 5) القالوش والقطفة.

غرفة وصالة صغيرة (ديوان صغير) ودرج يصعد منه إلى سطح البيت ويطلقون عليه «السطيح»، لا يحتوي هذا البييت على حمام أو مطبخ لأن الحمام والمطبخ يكونان بعيدا ومنفصلين عن البييت على غيرالعادة كما في منازل البلدة. إن بيوت الطين عند أهل العلاهي امتداد لأسلوب بناء مارسه الإنسان على مرالعصورتم رصد مقاربة في الفترة الإسلامية الملازمة لعهد النبي، باعتبار أنه فترة تاريخية مؤرخة وانتهاء إلى الفترة التقليدية لمناطق المملكة حيث نجد تشابها كبيرا لأسلوب البناء لبيوت وحجرات النبي المصطفى، ومناطق كثيرة من المملكة العربية بكافة مناطقها، مع اختلافات بسيطة تتماشى مع متطلبات وتغييرات بيئية وأسلوب حياة. وفي إشارة لبيوت النبي وزوجاته رضى الله عنهم أنها كانت بيوتا تسعة في عددها ومتواضعة بعضها من جريد مخلوط بطين اللبن ، وسقفها من جريد وبعضها من حجارة مرضومة بعضها فوق بعض مسقوفة بالجريد وجنوع النخيل أيضا، وكان كل منها عبارة

عن البيت وهو الوحدة السكنية الرئيسية وهو بناء مسقوف محاط بأربعة جدران من الطين ، شبيهة بما يعرف بالغرفة الآن وملحق به وحدتان ثانويتان وهما الحجرة والصُفَة (الجميل 2010م، 21–23).

يعتمد في بناء المساكن على مبد التعاون (النخوة) حيث يتساعد الأصدقاء والاقارب ببناء المسكن، حين عزم صاحب المسكن البناء، من بناء يجهز اللبن ومساعدين أورجال يقومون بقص وجد السعف تجهيزاً لعمل مساكن النخيل، مستخدمين القطفة او القالوش (لوحة 5)، يتم بناء مساكن النخيل في المزراع وعادة يكون في نهاية الشتاء بداية الربيع استعداد لسكناه نهاية الربيع واستقبال فصل الصيف بنزول سكان البلدة التاريخية (الديرة) الى مزارعهم ورعاية مزارعهم.

#### وتقسم مساكن النخيل على النحو التالي:

اتضح مما سبق أن لأهالي العلا ممن سكن البلدة التاريخية (الديرة)، مساكن بداخل البلدة التاريخية (الديرة) ومساكن صيفية بمزارعهم، لعل من المهم توضيح، أنه تم رصد نوع للأسوار من سعف النخيل وورقة يسمى رواق وعند أهالي العلا يسمى (الوشيع) حيث يمكن بناؤه متصلاً بالعشة وبالمزارع وغيرها من استخدامات كساتر وغيرها فيعد دوره إلحاقياً للمسكن، وعليه تم رصد أنواع المساكن التي تستخدم بها النخلة بمشتقاتها حيث قسمت إلى ثلاثة أنواع وهي كالتالى:

## 1) بيوت الطين:

يتكون بيت الطين من دورين، يسمى الدور الأول السفلي، وبه المدخل الرئيسي له باب، ويتكون من الداخل من صالة متسعة تسخدم لخدمات المنزل، جزء منها للدواب وجزء للرحى التي يطحن بها الحبوب، وتطل عليها حجرتان تسمى كل منهما القاعة يبلغ متوسط مساحة كل منها 7.50م أحدهما للجلوس والنوم شتاءً والأخرى مستودعاً



سقف المنازل بالحصيركع المزاريق وجذوع الاثل، من الديرة القديمة

لمستلزمات الأسرة والسرير يوجد أسفل الدرج يستخدم كمستودع، ثم يصعد بواسطة الدرج الذي يبنى من الحجر واللبن، ومن الدرج يصعد للدور الثاني فيتكون من صالة تتوسط البيت وتكون أعلى الصالة السفلية بالدور الأول، تسمى الصالة بالدور الأول (الصحن) تستعمل للجلوس نهاراً في فصل الصيف وليلاً بفصل الشتاء، وتطل عليها عدة غرف حسب اتساع البيت وضيقه، منها اثنتان او ثلاث وتسمى كل واحدة منها (الطيارة) يبلغ متوسط مساحتها 7-8م تستخدم الغرف للنوم والجلوس، كما يوجد المربد وهو عبارة عن صالبة مكشوفة تستعمل للجلوس نهاراً في فصل الشتاء للاستفادة من حرارة الشمس، فتضرش في أحيان الدوارة في فصل الصيف حيث يوضع التمر، يطل أيضاً المربد على المعيزية وهي متسع على بسطة الدرج يستفاد منها في التخزين، كما توجد خدمات مكملة كالمطابخ ومنافعها والحمامات (الامام، د.ت:23-24).



سقف المنازل بالحصير وجذوع النخيل من الديرة القديمة.

وبيوت الطين «البيت»، تبنى من الحجر والطين، سمك الجدار من 40-60 سم يسمى مربوعا أي له أربعة جدران، وبعد بناء الجدران، يعمل لها سقف من جذوع النخل تم اعداده وتنظيفه، ويرفع على الجدران بين كل خشبة وأخرى مترتقريباً ثم يرص فوقها عسبان (مزاريق) جريد النخل مغطاة بالطين كي لا تسمح لنزول الطين والاتربة (الامام، د.ت:26). ولعل من المهم الإشارة لمواد البناء المستقاة من النخلة في بناء بيوت الطين وهي كالتالي:

أسقف المنازل: تكمن وظيفة السقوف لحماية المباني وساكنيها من العوامل الطبيعة الخارجية كالشمس والمطر والرياح. وتختلف السقوف بالعلامن منزل إلى آخر حسب الإمكانات المتاحة. وبالرغم من أنّ كل ما يحتاجه السقف متوفرلدى الجميع من سعف النخل وجريده، الاان البعض لديه امكانيات ويرغب بعمل نقشات تظهر مكانته الاجتماعية، على أعواد السعف «مزاريق» ويرصها





يوضح خطوات ومراحل عمل البناء لمساكن الطين تباعاً.

بأشكال هندسية رائعة بعد تلوينها وصباغتها بألوان زاهية ثم يضع عليه الحصيرمن ورق خوص النخل تبلغ مساحة الحصيربمقدار مساحة الغرفة (لوحة: 6-7). ثم طبقة من الجريد، وطبقة من الطين، ثم يلوق لزيادة تحمّله للأمطار وعوامل التعرية، كما رصد نوع آخر من الأسقف يتكون من جذوع النخل طول الجذع الواحد مرتبط بمساحة الغرفة، بلغ عدد الجذوع 4-5 ومتوسط الجذع 4:50 أمتار، أو خشب الاثل الكبيرة، مطلية بمادة المغرا الحمراء المأخوذة من أسفل الجبال لحمايتها من الأرضة (دودة الأرض)، ويرص أعواد الجريدة المجردة من الخوص، بشكل رأسي بجانب بعضه ويدفن بالتراب من أسفله عليها أعواد الجريد ، وتربط متراصة بحبل من الخوص (شطبه)، وتغطى بطبقة الخوص ثم بطبقة من الطين المخمر، مع مراعاة الميول إلى جهة المرزاب «الميساب»، ليسمح للماء بالنرول إلى خارج البيت ويصب في الشارع. يصنع بعضهم الميساب من خشب النخل (انظر لوحة 8).



باب مصنوع من جذع النخل بالبلدة التاريخية (الديرة)، (الإمام محمد: 2020م).

أبواب بيوت الطين: تصنع أبواب بيوت الطين من خشب الاثل أو خشب النخل (جذع النخل)، يبلغ طول الجذع بحوالي متوسط 2.25-2.50م، والتي عادة ما تطلى بالمغرة الحمراء لحمايتها من الأرضة (دودة الأرض) (لوحة 9).

كما رصد وجود فتحة بسقف المربد قرابة نصف مـترمربع او مسـتطيل، والـتى تعـرف (بالجلو) ليتم دخول نور الشمس إلى القاعة السفلية، وهنا لا يتم تغطيتها بالطين، فتغطى وقت الأمطار بقطعة نفية قديمة تسمى خُفشـه 7 ويقصد بالخفشـة المتهالكة من النفيات لكثرة الاستخدام. وللخفشة استعمالات كثيرة فتستخدم في تغطية الجلو<sup>8</sup> (النوفل، 2015م: 67).

#### الوشيع:

الوشيع هوجزء مكمل لمساكن النخيل كسور، يصنع من جريد النخل المرصوص بشكل متتابع بخط واحد ويستخدم غالبا في تسوير المزارع 9. وله عدة استخدامات وليس قصرا على تسوير المزارع فقط اذ هو بمثابة ساتر للمكان، ويسمى أيضا «رواق» اذا كان



وشيع «سور» احد المزارع.

حـول العشـة والاختـلاف بينهما في أن الوشـيع يوجد فراغـات بين الجريد بينما لا يوجـد فراغـات في الرواق ولا يترك فتحتـات تمكن المتطفلين النظر منها لرؤية ما في الداخـل، (لوحـة 10). وهو في وصفـة تماما كحجرات النـبي وزوجاتـه رضـوان الله عليهم 10.

يتم بناء الوشيع بجريد النخل وذلك بحضر ما مقداره 10سم في الأرض ويركز الجريد المنزوع منه الكرناف «الكرب» ويرص بجانب بعضه بشكل رأسي، يبلغ طول وارتفاع كمتوسط الجريدة بشكل رأسي، يبلغ طول وارتفاع كمتوسط الجريدة الواحدة 70–75سم، ثم يؤتى بجريدتين توضعان بشكل أفقي في منتصف الوشيع واحدة من الداخل والأخرى من الخارج تربطان بحبل من الخوص وثبيته على امتداد الوشيع ولزيادة ارتفاعه يعمل وتثبيته على امتداد الوشيع ولزيادة ارتفاعه يعمل دور ثان وذلك بوضع الجريد وشده بالحزام وزيادة حزام آخر وهكذا حتى يصل للارتفاع المطلوب، كما أن بعضهم قد يعمد إلى الاستعانة لزيادة تثبيت سعف الوشيع بغرز بعض أعواد خشب الاثل

وللوشيع باب مثل باب العشة يعمل من أعواد العسبان (المزاريق)، ويبلغ ارتفاعه 2-2.15م وعرضه 65م. ويثبت له عودين من الاثل ويربط بحبال من الليف من جهة والجهة الأخرى تفتح وتغلق (لوحة 10).

#### 2) العشت:

العشة هي بيت صغيرمبني من جذوع النخل وجريدة، أو خشب الاثل، وتتكون في أغلب الأحيان العشة من غرفة واحدة، أو غرفة ومجلس صغير، يستخدم للسكن صيفا في المزارع، جدران العشة وسقفها من جريد النخل فقط، وزوايا العشة الأربع تركز فيها جذوع النخل أو خشب الاثل يبلغ ارتفاعها وطولها حوالي 3-06.2 أمتار، وتبلغ مساحتها ما بين 15-91-12م كذلك السقف الذي يحمل الجريد، تحاط العشة من جهاتها الأربع بالجريد يطلق عليه الرواق يستخدم صالة اللجلوس، وللعشة باب مثل باب الوشيع يعمل المجاودة إلى المثل المن أعواد العسبان (المزاريق) ويثبت له عودان من أعواد العسبان (المزاريق) ويثبت له عودان



لوحة (10) عشة من جريد النخل "تصوير سمر النوفل".

من الاثل ويربط بحبال من الليف من جهة والجهة الأخرى تفتح وتغلق.

جريد النخيل المستخدم في صناعة العشة والرواق منزوع منه الشوك والجزء السفلي من الجريد الكرب «الكرناف"، يبلغ طوله وارتفاعه حوالي 2.50 م، يصف إلى جانب بعضه مثل الوشيع الذي يحاط بالمزارع ومن ثم تسقف العشة بالجريد. (لوحة 11).

#### 3) العريشة:

اوالعريش وهومايستظل به صيفا في المزارع، والعريشة غرفة مسقوفة بجريد النخيل ومفتوحة من جهتين او شلاث او أربع، كما تستخدم العريشة أيضا ظلة للماشية تقيها من الشمس وحر القيض والمطر.

العريشة عدة أنواع تجتمع مع بعضها وظيفيا من حيث الاستخدام وتختلف من حيث الشكل فقط وهي كالتالي:

- النوع الأول: عريشة مفتوحة من جهتين وترتكز على جدارين متوازيين من الطين وعليهما ثلاث او أربع جنوع نخيل يبلغ ارتفاع وعرض الجنع حوالي ارتفاع 03.50 م في عرض 2.85م وضع فوقه جريد النخل بالخوص.
- النوع الثاني: عريشة مفتوحة من ثلاث جهات حيث يتم بناء جدار من الطين يبلغ ارتفاع الجدار 2.70م وفي الجهة المقابلة يركز جذعان من خشب النخيل او



العريشة.

من عمودين من خشب الاثل وفوقهما سقف من جريد النخل، بلغت مساحتها 10.50 مهذا النوع من العريشة في وصفه الخارجي شبيه بوصف بيوت النبي حيث أنه جدار من الطين من جهة وباقي الجهات سور من عسيب وجريد النخل يسمى حجرة وهو مثل الوشيع بأسلوب بنائه.

- النوع الثالث: وهو عبارة عن جدار واحد بني من الطين بلغ ارتفاعه حوالي 2.90م وعرض 2.70م. من الخلف ومن الأمام بالزاويتين توضع ساريتان في الزاويتين المقابلة عبارة عن عمود من الطين اللبن أو الحجر مربع الشكل أو دائري، بلغت مساحتها 10.50م 11-م. ويمد فوق الجدار والساريتين جذوع النخيل وفوقه يوضع الجريد.
- النوع الرابع: عريشة بأربعة أعمدة او أكثر تصل لستة من جذوع النخيل او خشب الاثل ركزت بالزوايا الأربع وسقفت بجذوع النخيل او خشب الاثل وفوقه الجريد وهي مكشوفة من الجهات الأربع، بلغت مساحتها حوالي 12.25م وهذا النوع من أبسطها ويصنعه الفلاحون ليستظلوا به وقت الظهيرة (لوحة 12)

## النتائج:

من خلال الدراسة لمساكن النخيل في محافظة العلا،

توصلنا إلى عدد من النتائج بينت لنا أن منازل النخيل متأصلة وقديمة في المنطقة ، تعود مع تواجد النخل ووفرته بمنطقة العلا، ومن خلال ما تم التعرف عليه بمنازل البلدة القديمة والمستخدم بها أجزاء من شجر النخل سواء بالتسقيف والأبواب او الخصف المستخدم للتسقيف والعائد الى ما قبل سبع مائة سنة ويزيد من الآن، وتم رصد تشابه يعود الى الفترة الإسلامية على أقل تقدير، في حدود ألف وأربع مائة الى ألف وأربع مائة وأربعين هجرية من الآن ببيوت النبي كنموذج. ولقد عرف المجتمع هذا النوع من البناء منذ أقدم العصور وطورها بحيث أصبحت تفي بجزء كبير من احتياجاته و ظلت مستمرة حتى الوقت الحاضر بحيث أسهمت العادات والموروثات الاجتماعية بدور كبير في امتدادها وتأصيلها في محافظة العلا، واستثمر الفرد في محافظة العلا المادة الخام (النخيل) المتوفرة في إنتاج مساكن النخيل لتلبى احتياجه، وذلك قائم على مبد التعاون (النخوة) بين الأقارب والأصدقاء، كما بينت لنا الدراسة أنواعا متعددة من مساكن النخيل التي أنتجها بدءا من بيوت الطين المستخدم بها النخيل في التسقيف وعمل الأبواب، والخصف، إلى المساكن التي تم رصدها وهي: العريشة بأنواعها الأربع، والوشيع كسور، والعشة.

وكشفت لنا الدراسة عن أهمية دور العوامل الجغرافية والبيئية في السمات الاجتماعية والثقافية

للمجتمع، وايضاً بينت الدراسة عن تنوع وتعدد مساكن النخيل، وارتباط تواجدها عادة بالمزارع، وأظهرت وجود علاقة بين تواجدها كطبيعة استخدام مؤقت صيفاً.

من خلال البحث تم رصد أهم المصطلحات التقليدية والمحلية في بناء مساكن النخيل التقليدية في محافظة العلا.

#### التوصيات:

أوصىت الدراسة بعدد من التوصيات تلخصت في الآتي:

- 1. توصي الدراسة بتوجيه طلبة الدراسات العليا لإجراء المزيد من الدراسات التراثية لمساكن النخيل في مناطق المملكة العربية السعودية والكشف عن سماتها المحلية التي ميزت التراث الثقافي لكل منطقة.
- 2. توصي الدراسة بإنشاء متحف مفتوح متخصص في منازل النخيل، يبرز جميع تفاصيل هذه المنازل على مستوى مناطق ومحافظات الملكة العربية السعودية.
- 3. توصي الدراسة بإنشاء مراكز لتدريب الشباب في تنمية هذا الموروث داخل المجتمعات الريفية .
- 4. تـوصي الدراسـة بإعـداد برامـج ثقافيـة، وأفـلام وثائقيـة توثـق هذا المـوروث الشـعبي المهـم، وتبرز المويـة الوطنيـة للتراث السـعودي.

ملحق :مصطلحات منازل النخيل التقليدية في محافظة العلا:

| أي قطع الجريد من النخيل .                                                 | التقليم    |
|---------------------------------------------------------------------------|------------|
| دلالة على ضعف الشيء واهترائه، وهي النفية المتهالكة(سفرة من الخوص).        | خفشة       |
| يأتي بعد الخوف وهو أخضر يمثل المرحلة النهائية لنمو الخوصة.                | خوص الجريد |
| يأتي مباشرة بعد خوص القلوب.                                               | خوص الخوف  |
| النخل الفحال وهو ذكر النخل.                                               | خوص الذكر  |
| وهو الخوص الذي يكون قريباً من لب القمة النامية في قلب النخلة.             | خوص کرب    |
| يقصد بها مجموعة من المزارع تروى بعين معينة، مثال خيف الزهرة.              | خيف        |
| وهي أعواد الجريد من النخل.                                                | المزاريق   |
| السعف الأخضر، الرطب من جريد النخل، واحدته شَطبةُ                          | شطبة       |
| الجلو هو فتحة في سقف الغرفة الداخلية للمنزل وتستخدم في فصل الشتاء للجلوس. | الجلو      |

| عبارة عن غرفة وأحدة واحيانا غرفة وصالة صغيرة يطلق عليها بيت النخل .             | الديوان  |
|---------------------------------------------------------------------------------|----------|
| عبارة عن صالة مكشوفة تستعمل للجلوس في النهار، وتطل عليها الشمس، كما تستخدم بوضع | **       |
| الدوارة المصنوعة من الخوص وتوضع عليها التمر.                                    | المربد   |
| غرفة تستخدم للنوم والجلوس                                                       | الطيارة  |
| عبارة عن حجرتين تستخدم للجلوس والنوم، والأخرى كمستودع لمستلزمات الأسرة.         | القاعة   |
| عبارة عن صالة بالدور الأول.                                                     | الصحن    |
| عبارة عن مستودع يستخدم للتخزين أسفل الدرج.                                      | المعيزبه |

#### الموامش

- تتعدد أصناف النخيل التي تزرع في محافظة العلا، لدرجة أنه يصعب إحصاؤها، والمعروف أن تسمية النخلة برتبط بنوع التمر الذي تنتجه كما بختلف أنتاج النخلة باختلاف مكتن زراعتها من مكان لآخر، ومن أشهر الأصناف في العلا: الحلوة، والبرنية (المبروم). أما انواع التمور المعروفة -برنية سعد- بنجانة- جسبة جاسب -جسبي جمعة - جسبة المجر-جسبة العيسى-جسبة سلمان-حمر جبل-عنبرة-مرود أبوخميس-مرود أبوليفي- قرن أبو حواء- قعيس-جعسيه، الهبرية - الحغمية - الصكرية (السكرية) -الخضريه - الشقراء - العشيات - الكبيس -الرباعية-الحتاته-الفرسيات-لبانةبن ناصر-حلى ابوبلح-الطلايع-صباح الخير-الفراصة-المشافر-المطوق، أما بقية الأصناف يطلق عليها الساير، وهي التي يؤخذ منها على الأغلب الجريد (المادة الخام) والتي تنتج تمور أقل جودة. (زعير، 2015م: مقابلة م دونة).
- 2. يقصد بها مجموعة من المزارع تروى بعين معينة، مثال خيف الزهرة.
- تعود تسميات المناطق السابقة إلى أسماء العوائل والمواقع.
- البیت قال الأزهري: البیت سمي بیتا لأن یبات فیه
   وبیت الرجل داره، وبیته قصرة كما جاء عند
   ابن منظور (الجمیل،2010، 23)
- الحجرة: فهي التي ينزل بها الناس وهي ماحوطوا عليه و والحجرة حظيرة الابل (الجميل، 201م).
- ا. القالوش: وقوامها أداة معدنية تتكون من نصل معدني معقوف من الأعلى ، وفي طرفه مقبض خشبي. يستخدم القالوش في قطع الجريد اليابس والأخضر لقوته وكبر حجمه، إلى جانب استخدامات أخرى، يبلغ طول القالوش 51سم، حيث يبلغ طول النصل المعدني 35سم ويبلغ

- طول العكفه 6سم، ويبلغ عرضها 4سم، بينما سمكها يبلغ 4ملم، ويبلغ طول المقبض الخشبي حوالي 10سم. كما يستخدم أيضاً أهل العلا أداة القطفة، وهي شبيهة بالقالوش من حيث الشكل، إلا أن رأس القطفة مستدق وأكثر حدة، تستخدم القطفة في قطع عذوق التمر لأنها تسحب سحباً وليس قطعاً. كما يستخدم أيضاً عوضاً عن السكين في أعمال كشط الجريد، ونزع الشوك، وتنظيف ما علق من آثار نزع الخوص لجعله أملس، يبلغ طول القطفة 40سم، ويبلغ طول القطفة 40سم، ويبلغ طول القطفة 40سم، بينما يبلغ طول القطفة 40سم.
- ورد في حديث عائشة: كأنهم معزى مُطِيرة في خفش، قال الخطابي أنما هو الخفش مصدره خفشت عينه خفشا إذا قل بصرها وهو فساد في العين يضعف من نورها وتغمض دائما من غير وجع، فضربت المعزى هنا لأنها من أضعف الغنم بالمطر والبرد. (ابن منظور، 1933، 153).
- . الجلو هو فتحة في سقف الغرفة الداخلية للمنزل وتستخدم في فصل الشتاء للجلوس.
- قال الأَزهري وشَعَتِ البقلةُ إِذَا انفَرَجَت زَهْرتُهَا وَالوَشِيعةُ وَالوَشِيعةُ وَالوَشِيعةُ وَالوَشِيعةُ وَالسَّجر حول الكَرْم والبُستان وجمعها وشائِعُ ووَشَّعُوا على كرمهم وبستانهم حَظَرُوا والوَشِيعُ كَرْمٌ لا يكون له حائط فيجعلُ حولَه الشوكُ لِيَمْنَعَ مَن يدخل إليه ووَشَّعَ كرمَه جعل له وَشِيعاً وهو أَن يَبْنِيَ جَدارَه بقَصَب أَو سعَف يُشَبِّكُ الجِدارَ به وهو التوشيعُ والمُوشَّعُ: سَعَف يُشَبِّكُ الجِدارَ به وهو التوشيعُ والمُوشَّعُ: سَعَف يُ بُعْعَلُ مثل الحظيرة على الجَوْخانِ يُنْسَجُ نَسْجَاً (ابن منظور، 1993، 308).
- 10. كانت عائشة رضي الله عنها تنظر إلى الحبشة (أي الاحباش) من خلال باب حجرتها وهم يلعبون في المسجد في احدى المناسبات ورسول الله يسترها بردائه. فيظهر أن جدار الحجرة قصير بحيث لا يكف أبصار الناس، إذ راي الصحابة الرسول صلى الله عليه وسلم يصلي في طائفة من الليل

في حجرته فأخذوا بصلاته يصلون، وهذا الجدار لا يكون محكما بماقيه الكفاية لكي يرد أبصار الناس ولأغرابه حيث أن هذ الجدار من جريد النخل وسعفة(الجميل،2010م،36).

#### المصادر العربية:

- ابن منظور، محمد بن مكرم (1993م)، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي ومؤسسة التاريخ العربي، بيروت، لبنان.
- الأصطخري، ابو اسحاق ابراهيم بن محمد الفارسي (1927م)، المسالك والممالك، تحقيق ديه جويه، ليدن.
- الأصفهاني، لأبي فرج علي بن الحسين (2005م)،تحقيق إحسان عباس وآخرون،كتاب الأغانى دار صادر، بيروت،لبنان.
- الأفغاني، سعيد (1960م)، أسواق العرب، دار الفكر، دمشق.
- الرازي، زين الدين محمد أبي بكر بن عبدالقادر (2005م)، مختار الصحاح، مؤسسة الرسالة، لبنان، بيروت.
- المقدسي، ابوعبدالله محمد بن احمد، ( 1906م)، أحسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، ليدين.
- المطبعة الكاثرليكية (1960م)، المنجد في اللغة وأعلام، دار المشرق، لبنان، بيروت.

#### المراجع:

- الأنصاري، عبد الرحمن، وآخرون (2000م)، العلا ومدائن صالح حضارة مدينتين، دار القوافل، الرياض.
- الأنصاري، عبد الرحمن وآخرون (1982م)، قرية الفاو صورة للحضارة العربية قبل الإسلام، جامعة الرياض، الرياض.
- الأمام، صالح بن أحمد عبدالرحمن (د.ت)، العلا عادات—تقاليد-حضارة-تاريخ،د.ن،الرياض.
- الجميل، محمد بن فارس (2010م)، بيوت النبي وحُجُراتها وصفة معيشتها فيها بيت عائشة نموذجاً، دار جداول، لبنان.
- الدباغ، عبد الوهاب (1996م)، النخل والتمور في العراق موطنها وبيئتها وتوزيعها الجغرافي، مطبعة شفيق، بغداد.
- الذييب، سليمان بن عبدالرحمن(2011م)،» ددن عاصمة مملكتي دادان ولحيان التقرير الأولي للموسم الثامن2011م"،الجمعية السعودية

- للدراسات الأثرية، الرياض، ص19.
- عبدالكريم، أحمد عبدالله أحمد (2004م)، هذه العلا بين الماضي والحاضر، الجمعية التعاونية بالعلا، العلا.
- مركز بحوث ودراسات المدينة المنورة (1434هـ)، المدينة المنورة تاريخ ومعالم، المملكة العربية السعودية، المدينة المنورة.
- صيف، عبدالله صالح (1995م)، العلا دراسة في التراث الحضاري والاجتماعي، طبع المؤلف،د.ن،لرياض.
- النوفل، سمر محمد (2015م)، الحرف والصناعات التقليدية الخوصية في محافظة العلا ودلالاتها الآثارية، جامعة الملك سعود، الرياض.
- هيئة المساحة الجيولوجية (2003م) موسوعة أسماء الأماكن في المملكة العربية السعودية، دارة الملكعبدالعزيز.الرياض.

#### قائمة المراجع الميدانية:

- أبو ذياب، مصلوحه سليمان(2012م)، مقابلة مدونة تمت المقابلة بمنزلها بمحافظة العلا الساعة6مساء التاريخ 21/5/1435، العلا.
- أبو خميس، بشرى (2011م2013-م)، مقابلة مدونة ومقابلة مسجلة ومقابلة مصورة فيديو، المنزل، العلا، (8/8، مصورة فيديو، المنزل، العلا، (8/8 لـ 2011م) و (71و 18و 20 و 20 و 20 و 20 ( 1433 / 5 مـ 2012م) و (1 و 33 4 1 / 6 / 6 مـ 2012م) و (20 و 20 / 5 / 1434 / 6 مـ 2012م) ، 8ص/4م.
- الأمام، محمد حمد (2020م)، إرسال نص للتدقيق وصور إضافية، أتصال تلفوني، العلا،–15 2020م.
- زعير، زهرة بنت صالح(2012م/2015م)، مقابلة مسجلة ومقابلة مدونة، منزل سعدية المنصوري، 3 3 4 1 / 5 / 3 2هـ 2 1 0 2م، 3م، 3م، 3م، 1/11/1436.
- مطير، عبدالرحمن (2011م/2020م)، إرسال نص وتدقيق، ايميل، اتصال تلفوني، العلا، 8/16/ 1432هـ 2011م 3 - 10 / 7 / 1441هـ 2020م.

#### الصور

من الكاتبة.

## د.إبتسامة مهذب الجلاصي - تونس

# الزربية القيروانية بين الهوية والأصالة ومقتضيات المعاصرة والتجديد «دراسة ميدانية»

تُعدد الزربية من أشهر الصناعات التقليدية في تونس وأعرقها، ولغويا هي مفردة لكلمة قرآنية فصيحة تعني «السجاد»، إذ ورد في سورة الغاشية قوله تعالى ﴿ وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَّاعِمَةُ ، لِسَعْيِهَا رَاضِيَةٌ ، فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ، لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَاغِيَة ، فِيهَا عَيْنُ جَارِيَة ، فيهَا سُرُرُ مَرْفُوعَة ، وَزَمَارِقُ مَصْفُوفَة ، وَزَرَائِي مُبْتُوثَة ﴾ .

تنتشرصناعة الزربية في عديد المناطق التونسية التي تتوفر فيها مادة الصوف، ولكن تشتهر بها مدينة القيروان دون غيرها من بقية المدن التونسية. وتاريخيا كانت القيروان عاصمة تونس (افريقية) من سنة 184هـ/800م إلى سنة 296هـ/909م والمدينة الاسلامية الأولى في بلاد المغرب العربي، أسسها عقبة بن نافع الفهري عام 50 للهجرة وجعلها منطلقاً لفتوحاته الظافرة. ويرى عديد المؤرخين والمفكرين أن تأسيس القيروان مثّل منطلقا ويرى عديد المؤرخين والمفكرين أن تأسيس القيروان مثّل منطلقا



لتاريخ الحضارة الإسلامية في بلاد الغرب الإسلامي، لذلك لقبوها بأقدم وأهم مدينة إسلامية في هذه المنطقة، حتى عُرفت لاحقا باسم «رابعة الثلاث» أي رابع مدينة إسلامية مقدسة بعدمكة المكرمة والمدينة المنورة والقدس الشريف، وذلك لكثرة معالمها الدينية ودورها الرئيسي والحاسم في ترسيخ الدعوة الإسلامية في أنحاء عديدة من إفريقيا وبلاد الأندلس وإشعاعها كمركز للعلوم الفقهية والثقافة.

إضافة إلى قيمتها التاريخية وإشعاعها الديني والحضاري، عُرفت القيروان كذلك برواج صناعتها الحرفية التقليدية التي ظلّ سكانها يتوارثونها إلى اليوم، غيرأن الزربية تظل أشهر هذه الحرف على الإطلاق لدرجة أن القيروان ارتبط اسمها بالزربية رغم انتشارها لاحقا في مناطق تونسية أخرى منها منطقة الساحل.

اختلفت الروايات وتعددت المصادر بشأن أصل الزربية ونشاتها في مدينة القيروان، ولكن العديد منها يُرجّح أنها تعود إلى سنة 1830 على يد المواطنة التركية كاملة بنت الشاوش التي قدمت إلى هذه المدينة مع والدها، فوجدت فيها عوامل مُحفّزة لتعاطى حرفة الزربية وترسيخها. ورغم اختلافها، فإن هذه الروايات تتفق على أن الزربية هي أجود أنواع السـجاد وأحد كنوز التراث الاسلامي والثقافة العربية الأصيلة التي تميزت بها القيروان. وعرفت الزربية على امتداد السنوات اللاحقة لنشأتها عديد التقلبات تراوحت بين فترات من الازدهار وأخرى من الركود بلغت حدّتها خلال فترة الاستعمار الفرنسي الذي بسطيده على البلاد التونسية سنة 1881، وكانت له تأثيرات سلبية مباشرة على حرفة الزربية نتيجة إدخال تغييرات أثرت على طابعها الفني التراثي. ومع حصول تونس على استقلالها سنة 1956 بدأ النشاط الحرفي عموما والزربية بالخصوص يتعافى تدريجيا بفضل الجهود الكبيرة من قبل القائمين على شؤونها لتجديدها وتطويرها والمراهنة عليهافي إطاررؤية تقوم على إحياء التراث وفتح مجالات إضافية للتشغيل واستقطاب

العملة الصعبة. وساهمت هذه الجهود في انتعاش الزربية وتحقيق رواجها داخليا وخارجيا بلغ أوجه في فترة السبعينيات والثمانينيات من القرن الماضي التي يعتبرها كل الدارسين والحرفيين بمثابة العصر الذهبي للزربية القيروانية حيث ذاع صيتها وأصبحت تُصدر إلى كل أنحاء العالم، بفضل جودتها الرفيعة وأشكالها البديعة وألوانها الزاهية التي تفننت فيها المرأة النساجة بكل تمكُّن من أصول الحياكة وفن النسيج. وتأكيدا على ذلك تشيرعديد المصادر والإحصائيات إلى أن حجم مبيعات الزربية حقق خلال هذه الفترة ارتفاعات هامة بلغت 35 ألف زربية في السنة، قبل أن تعرف فترة من الركود في أواخر التسعينات امتدت على سنوات طويلة لتبلغ حدتها بعد سنة 2011 نتيجة للظروف الاجتماعية والاقتصادية التي مرت بها تونس والتي كانت لها تأثيرات قاسية على قطاع الزربية التي تجعلها اليوم مهددة بالاندثار.

تهدف هذه الدراسة إلى التعرف على ملابسات نشأة الزربية في مدينة القيروان وأهم العوامل التي ساهمت في ترسيخها في هذه المدينة دون غيرها، وتتبع مختلف مراحل وطرق إنجازها واكتشاف ما تتمتع به من رقائق فنية ومميزات تقنية وأبعد جمالية جعلتها منسوجا فريدا من نوعه يجمع بين روح الاصالة والهوية ومتطلبات المعاصرة والحداثة، واستطاع أن يصمد أمام حركة التقليات والتغييرات التقنية المتعاقبة.

وعلاوة على القراءة الجمالية والفنية، تغوص بنا ثنايا هذا البحث في تفاصيل واقع الزربية اليوم لتحديد كبرى المشكلات التي تواجهها مع تقديم تصور للحلول الممكنة من أجل المحافظة عليها كمنتوج تراثي عريق وفي نفس الوقت قطاع صناعي منظّم يساهم في التنمية الاقتصادية.

سيتم في هذه الدراسة المراوحة بين القراءة التحليلية للأبعاد الجمالية والفنية للزربية وبين المنهج الوصفي الذي يعتمد على توصيف ماضي هذا المنسوج واستقراء حاضره وتطلع مستقبله في تفاعله مع واقعه الاجتماعي

والاقتصادي وكيف يمكن أن يكون رافدا للاستثمار والتنمية ومساهما في الدخل الوطني عبرالتصدير ومحفّزا لقطاعات أخرى كالسياحة. كما اعتمدنا أسلوب العمل الميداني من خلال لقاءات مباشرة مع عدد من المشرفين على قطاع الزربية في مدينة القيروان من الذين مارسوا هذه الحرفة وأشرفوا عليها لعقود طويلة، وذلك من باب نقل التجرية والمعرفة.

# نشأة الزربية وعوامل توطنها في مدينة القيروان دون غيرها من المدن التونسية:

ارتبطت الزربية أشد الارتباط بمدينة القيروان دون غيرها من المدن التونسية، وقد ساهمت في ذلك عديد العوامل مثل النمط المعماري المميز وتوفر الأيدي العاملة ووفرة المادة الأولية ورواج الأسواق الداخلية بالإضافة إلى تطور قطاع السياحة وما يوفره من فرص تسويقية.

#### 1) نشأة الزربية في مدينة القبروان:

## بين شح المصادر العلمية وتعدد الروايات:

تعتبرالزرية الأكثرشهرة من بين المنسوجات التقليدية القيروانية، وقد تعددت الافتراضات حول دخولها إلى القيروان كما أن النصوص والوثائق القديمة كانت غير دقيقة وقليلة الوضوح في هذا الشأن. فمن الباحثين والمؤرخين من يُرجعها إلى حركة التبادل التجاري التي نشطت مع منطقة الشرق وبلاد فارس في القرون الوسطى¹، ومنهم من يقرنها بالفترات الأولى لإحداث المدينة مستدلين في يقرنها بالفترات الأولى لإحداث المدينة مستدلين في الزرابي إلى الخليفة العباسي في مدينة بغداد، فأثناء خلافة المأمون (813-833م) كانت إفريقية توجه إلى بغداد ثلاثة عشر مليون درهم ومائة وعشرين زربية². كما تحدث «بروسبار ريكارد»عن الزرابي زربية ذات الأصل الواحد في شمال إفريقيا قائلا «وُجدت ثلاث أصناف من الزرابي المتشابهة في ثلاث مراكز

متباعدة عن بعضها هي «القيروان» و«سطيف» و «الرباط»، تنحدر هذه الأصناف من الأصل ذاته و تشترك في تركيبة العناصر الزخرفية والألوان مع انفراد كل واحدة بخصوصياتها بالإمكان تمييزها عن بعضها منذ النظرة الأولى» 3.

أما «جاك ريفولت» فقد أكّد أن الزربية التونسية سابقة في تاريخ بروزها لزربية باقي بلدان شمال إفريقيا، وتوصّل من خلال بحثه إلى أن «الزربية التونسية هي أعرق وأقدم من زربية الرباط في المغرب، وقد سبق ميلادها تاريخ زرابي بقية بلدان شمال إفريقيا وهي تعود إلى الحضارة الإغريقية، ذاكرا في هذا الصّدد أن الشعراء الإغريقيين «أنشدوا منذ القرن الخامس ق.م قصائد حول زرابي قرطاج ووساداتها المطرزة »4.

كما أكد الرحالة العربي «البكري» على «أهمية ودقّة المنسوجات ذات الألوان المتناسقة المنجزة في مدينة القيروان في القرن الحادي عشر والتي تميزت بها هذه المدينة دون غيرها من المدن العربية والإسلامية، بما يُعطي انطباعا كبيرا عن عمل تقني واع تم إنجازه بكلّ إتقان ودقة »5.

وتواصل الاهتمام بالزربية في فترة الحكم الحسيني في القرن الثامن عشر حين كانت «الزرابي القيروانية تُزيّن قصور الحسين بن علي وعلي باشا وبقية الخلفاء من بعدهم 8.

كما تُـورد مصادر أخرى أن «كاملة بنت محمد الشاوش» استقرت في القيروان مع والدها الذي عُين واليا على هذه المدينة آنذاك وهومن أصل تركي حنفي، فأحيت صناعة الزربية فيها وساهمت في ازدهارها بشكل كبير، وانجزت أول زربية سنة 1830 أهدتها إلى مقام الصحابي الجليل أبي زمعة البلوي. وهذه الفرضية أخذت رواجا رغم أن بعض القراءات ترى فيها «تأويلا أسطوريا». ولعل استقرار عدة عائلات تركية في القيروان فتح مجالات واسعة أمام المرأة القيروانية للاطلاع على ثقافة جديدة أمام المرأة القيروانية للاطلاع على ثقافة جديدة

والاحتكاك بها والاستلهام من زرابي الأناضول، حتى «أضحت الأنامل القيروانية تحيك الزرابي زهورا وأشكالا هندسية وألوانا متناسقة، حتى بتن كلهن كاملة بنت الشاوش، في قصة لا تكتمل إلا لتُسند لها بدايات جديدة مع كل شروق قيرواني "7.

#### 2) المرأة القيروانية والزربية:

#### • المرأة الحضرية ودورهافي تكريس حرفة الزربية:

نسبج الزربية في القيروان هو بالأساس نشاط أنثوي دأبت على ممارسته المرأة القيروانية منذ نعومة أظافرها داخل فضاء المنزل وفقا لترتيبات محددة ومراحل عملية متناسقة.

تُعتبر المرأة المحرك الرئيسي للعملية النسجية بكل تجلياتها ومراحلها، فيما اقتصر دور الرجل على مساعدة المرأة في صنع أدوات النسيج و «المنسج» وصباغة الصوف وبيع المنتوج.

والمُلاحظ أن صنعة الزربية كنشاط حضري، كانت في بادئ الأمر حكرا على المرأة أصيلة مدينة القيروان (المرأة البَلْدِيَة وفقا للّهجة التونسية) قبل أن تنتشر لاحقا في كل أرباض المدينة لتتعاطاها كل النساء في المجتمع القيرواني على اختلاف طبقاتهن. ويُطلق مصطلح «البلدية» على أبناء العائلات العريقة الذين مصطلح «البلدية» على أبناء العائلات العريقة الذين ترسَّخت جذورهم في مدينة القيروان حتى أصبحوا من أعيانها ووُجهائها، فيُعرفون من خلال ألقابهم العائلية. وكانت هذه العائلات حريصة على إبراز هذا الجانب كعلامة تميز ومصدر للحظوة والمكانة الاجتماعية ولآداب التصرف، لأن «البلدي(ة) من هذا المنظور، هو ذلك الشخص اللّبق، بكل ما في ذلك من معاني حول ذلك الشخص اللّبق، بكل ما في ذلك من معاني حول العادات والتقاليد المتراكمة» ق.

ولفظ «البَلْدِيَة» في المجال الحرفي، يقتصر على فئة محددة جدا في مدينة القيروان، تعني الحرفيين الذين يتخذون من أسواق المدينة مكانا للعمل لترويج الزرابي.

## • نساء الأرباض<sup>9</sup>: قوة نسجية فاعلة

شهدت القيروان نموا عمرانيا خارج أسوار المدينة العتيقة منذ بداية القرن السادس عشر، أفرز ما يُسمّى بالأرباض التي أصبحت تمثل قوة سكانية لها ثقلها الاقتصادي، تتركب أساسا من العائلات النازحة من الأرياف والتجمعات السكانية المجاورة لمدينة القيروان. وقد اندمجت نساء هذه العائلات في المجتمع القيرواني فأقبلن على تعاطي نشاط غزل الصوف وبيعه جاهزا إلى نساء المدينة قبل أن ينخرطن بدورهن في عملية إنجاز الزربية.

وشيئا فشيئا، عُرفت فتيات هذه الأرباض بتمسكهن بصنعة الزربية وانشغالهن بها بسبب الحاجة الماسّة إلى موارد مالية وعدم توجّههن إلى المدارس لضعف إمكانياتهن المادية، على عكس الفتيات من العائلات العريقة اللاقي أظهرن عزوفا تدريجيا على النسيج التقليدي بشتى أنواعه.

ساهمت هذه التحولات الاجتماعية والعمرانية في تسبجيل أول حركة خروج لحرفة الزربية خارج أسوار المدينة العتيقة للقيروان، وباتت الزربية مصدرا مهما لتحقيق مداخيل مالية لعائلات الأرباض الفقيرة وذات القدرات الشرائية المتدنية.

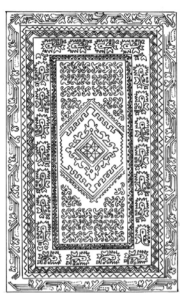
## - خروج الزربية نحو مناطق الساحل:

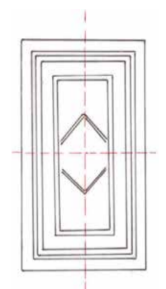
شهدت الزربية حركة خروج ثانية ببداية انتشارها في الأرياف المجاورة لمدينة القيروان، وفي مرحلة لاحقة في العديد من المناطق التونسية الأخرى وخاصة مدن الساحل، لتتحول بذلك إلى منسوج وطني تونسي لا يقتصر على القيروان.

#### 3) المادة الخام:

يعتمد إنجاز الزربية على مادة الصوف بشكل كبير، وكانت المناطق المجاورة لمدينة القيروان فلاحية بالأساس تعددت فيها الأنشطة وتنوعت ومن أهمها قطاع تربية الأغنام المُزود الرئيسي لمادة الصوف







التناظرميزة الزربية

مختلف الأنشطة الاقتصادية والتجارية ومنطقة خاصة بالإنشاءات السكنية "11.

لعبت المنشآت السكنية دورا كبيرا في انتشار صنعة الزرية في مدينة القيروان، بفضل ما يتميز به المنزل القيرواني من شساعة وشكل هندسي يتركب من صحن المنزل الذي عادة ما يتم تخصيصه لإعداد الصوف، بالإضافة إلى السقيفة التي تُخصّصُ لانتصاب المنسب

## • سوق الزربية 12:

تتواجد في مدينة القيروان العتيقة أسواق تتميز بتسلسلها وتقاربها من بعضها البعض بمايسهل عملية التواصل والتبادل بين مختلف الحرفيين. وينم موقع الأسواق في القيروان عن تنظيم وترتيب مُحكمين ودقيقين يتناسق مع تخطيط المدينة وتطوّر أنشطتها الحرفية، فتبدو للزائر وكأنها «سطح متصل تتركّز فيه جميع المتاجر والصناعات» أ. تُباع الزربية في سوق فيه جميع المتاجر والصناعات أبناع الزربية في سوق يسمى «سوق الربع» المُخصّص لبيع كل المنسوجات يأسمى «سوق الربية، الكليم، المرقوم ...)، ولكنه ارتبط بالزربية لذلك سُمّي بسوق الزربية، نظرا لمساهمته بالكبيرة في تنشيطها وترويجها.

#### سوقالزربية

بكل ألوانها الطبيعية المُميزة. تخضع عملية إعداد الصوف لعدة مراحل بداية بالجزّ» في فصل الربيع ثم التنظيف والغزل والتمشيط والصباغة.

#### 4) المنشآت السكنية والأسواق:

#### • المنزل القيرواني وخاصياته المعمارية:

اقترن التقسيم المعماري للمدينة العتيقة في القيروان بشكل كبيرببناء جامع «عقبة بن نافع» الندي يمثل مركز المدينة ومحورها، انطلقت منه بقية المنشآت المعمارية. وفي الحقيقة أن هذه الخاصية لاتنفرد بها مدينة القيروان وإنما نجدها في كل المدن الإسلامية العتيقة التي «يشتمل تخطيطها دائما على نواة محورية تنطلق منها بقية الأحواز» 10 وجميع التفرعات الأخرى، وعادة ما يمثّل الجامع هذه النقطة المحورية.

من ميزات التخطيط المعماري لمدينة القيروان التعاد مراكز النشاط الحرفي عن الأحياء السكنية وهي خاصية معمارية أساسية تقوم عليها المدن الإسلامية بشكل عام، حيث «تنقسم إلى منطقتين منفصلتين ذات خاصيات مختلفة: منطقة مركزية تتواجد فيها







## مراحل انحاز الزربية وتسويقها: قراءة حمالية وفنية لأنواع الزرابي مع إبراز عناصر تميُّزها:

#### تنوع الزرابي في القيروان: (1

تتعدد النزرايي القيروانية وتتنوع وفقا للاستعمالات والحاجيات اليومية، وهو ما يؤكّد أن «نسيج العقدة» في القيروان هو ممارسة متأصلة تخضع إلى كثير من النوق والحس الفني وتتكيف مع الحاجة بحسب نوعية الاستعمالات إن كانت زرابي للزينة أو للافتراش أوللصلاة وغيرذلك. وهذا التنوع في الإنجاز كان أحد العوامل الرئيسية لرواج الزربية سواء في القيروان أو غيرها من المدن التونسية.

## النوع القيرواني الأصيل:

يُعدّ هذا الصنف الأكثرشهرة في القيروان وخارجها، وهـو ينقسـم بـدوره إلى النـوع الكلاسـيكي وزربيـة «العلوشة». ويشــترك هذان النوعان في مختلف العناصر المؤثثة للتركيبة إلا أنهما يختلف ان في لوحة الألوان.

تتكون مساحة الزربية ذات الشكل المستطيل من ثلاثة عناصر أساسية هي الحقل والأركان والأشرطة.

#### النوع القيرواني

يتوسط حقل الزربية شكل سداسي الأضلاع يُسمى «المحراب» تحدّه الأركان التي يُطلق عليها «فرشة المحراب» وتحيط به أُطُرمن الشرائط ذات الخطوط المتوازية والمرتبطة بحجم الزربية، فتُكون شريطة واحدة للزربية الصغرى وتصل إلى خمس شرائط للزربية الكبرى.

يمثل «المحراب» الشكل المركزي الذي تحيط به جميع العناصر المكونة للزربية فهو يتحكم في مكوناتها ويعمل على شد مختلف عناصرها وتثبيت توازنها، وهوما يجعل من عملية زرع بقية الأشكال الزخرفية تتطلب الكثيرمن الانتباه والدقة، لأن أي توزيع غير محكم قد يـؤدي إلى خطا في التنسيق بما يستوجب البحث عن حلول كإضافة شريطة صغيرة في الحاشية أوتهذيب رسم ما.

تُصنّف الزربية ضمن المنسوجات الدقيقة تكون فيها النساجة مُلزمة باعتماد نموذج مُهيّاً مسبقا، فتقوم باتباع العلامات أو «الرّشمة» المحددة بدقة بواسطة تقنية «رشم» العقدة تلوالأخرى وبالألوان المناسية.







زرابي علوشة

#### الزرسة العلوشة:

ابتكرتها عائلة قيروانية سنة 1910 كحل لتجاوز الصباغة الكيميائية التي أثرت سلبا على قيمة الزربية وكانت سببا في تراجع الإقبال عليها. وسُمّيت بهذا الاسم نسبة إلى «العلوش» ويعنى باللهجة التونسية «الخروف» في إشارة إلى اعتمادها على الأصواف الطبيعية. وقد فرضت الألوان الطبيعية لزربية «العلوشة» نفسها وأعادت لها قيمتها وجعلتها «تحوز على إقبال الزبائن بفضل دقتها وإتقانها وخلُوها من أية عيوب أو انحرافات في النوق»14.

تكمن ميزة زربية «العلوشة» وأهميتها في تخليها عن الأصباغ الكيميائية لتلوين الصوف، مقابل استعمال لوحة الألوان الطبيعية لأصواف الغنم بتدرجاتها اللونية الطبيعية من الأسود والأبيض والبني والرمادي، لأجل ذلك كان يُطلق عليها «طُعمة خليقة »أي صوف طبيعي.

غيرأن تراجع كميات الأصواف الطبيعية، دفع الديوان الوطني للصناعات التقليدية في تونس إلى تطوير سُـلم ألـوان كيميائية جديـدة لهـذه الزربية وفق

زرابي «لَصْ»

مقاييس محددة. وإذا كان اللون الأحمر هو الميّز للـ«زربية الكلاسيك» فإن اللون الأبيض يُعدّ خاصية محراب «الزربية العلوشة».

## الزربية نوع «اللَّصْ»:

برزهندا النوع من الزرايي وبدا مختلفا عن النوع القيرواني الأصيل، لكن لا تتوفر معلومات دقيقة حول فترة ظهوره ولا تزال المرأة القيروانية تنتجها إلى اليوم.

يتميز سطح هذه الزربية بمجموعة من الأشرطة المتوازية مع حقل مستطيل، فتُسمى زربية «لص» نسبة للزخرف الذي يتوسط الحقل.

استمدت «زربية اللص» زخارفها من الزرابي الفارسية، وحافظت على خاصيات الزربية نصف الكلاسيك فيما يتعلق بالحواشي والزخرفة ، لكنها اعتمدت تغييرات في العناصر الزخرفية وشكل الحقل الأوسط «زخرف اللص». ويتوسط الحقل المستطيل زخرف يتكون من رصيعة هندسية ونباتية، في حين ينتشر شكل متكرر في الأركان، أما الشرائط والأشكال التي تؤثثها فهي مستنسخة من الزربية «الكلاسيك».





زرابي «ياسمين»

زربية الصلاة

#### الزربية، النوع العصري:

ابتكر الديوان الوطني للصناعات التقليدية منذ سنة 1981 نوعا جديدا من الزرابي سُمِّيت بـ«النوع العصري» تم اقتباسها من أشكال ونماذج الزرابي التركية والايرانية.

#### النوع العصري الأول:

يُطلق عليه في القيروان اسم زربية «ياسمين» (Jasmin Tapis) نسبة للشكل الزهرى الذي يُزيّنها، وهي تُنافس إلى اليوم الزربية الأصلية ذات المحراب.

تتميزال زرابي من النوع العصري بمجموعة من الأشرطة المتوازية مع حقل مستطيل، يتوزع على أرضيتها شكل زخرفي متكرر.

يمتد على كامل حقل الزربية الزُخرف الزّهري ذوالخطوط المنحنية والمتشابكة التي تنشأ عنها وحدات زخرفية منسجمة وذات تنسيقات لونية تساهم في إبراز الأرضية البيضاء للحقل تُؤطّرها شرائط ذات الألوان الداكنة

#### ب. النوع العصري الثاني:

يتميزبتعدد العناصر الزخرفية التى تؤثث حقل الزربية ذا الشكل الممدود. ينقسم إلى تجاويف مستطيلة

وذات اتجاهات مختلفة ومرصعة بالأشكال والألوان المأخوذة عن الزربية الأصلية ذات المحراب.

#### زرسة الصلاة:

زرابي «النوع العصري»

من خصوصيات الزرابي القيروانية، تنوعها من حيث التركيبة والأحجام واستعمالاتها المختلفة. لكن هناك العديد من الرزابي التي اندثرت مع الوقت ولم يعد لها وجود ومنها زربية «الصلاة» ذات الحجم (1.25م/1م)، بسبب انتشار زرابي الصلاة المنجزة بواسطة الآلة ذات الوزن الخفيف.

#### زربية العروسة:

تُعتبر أحد أهم المكونات الأساسية لجهاز العروسة في مدينة القيروان تُقدِمُ على نسجها كل فتاة مقبلة على الزواج. وتختلف زربية العروسة كلّيا عن زراى المواصفات من حيث الهيكلة والألوان، تعتمد فيها الفتاة على حرية كاملة في اختيار الزخارف والألوان والرسوم.

تعتمد زربية العروسة ألوانا صارخة لاتستجيب للوحة ألوان محددة، لأنها زربية ذات بُعد استعمالي شخصى لذلك اصطلح على تسميتها باللهجة التونسية











الأدوات التقليدية لتحضير الصوف: المغزل والقرداش والمشط

ب «زربية كسيبة» أي ليست معدّة للبيع والمتاجرة وتعتمد العروسة في إنجازها على ذوقها ورؤيتها الشخصية ولا تتقيد فيها بالشروط والمقاييس التي يُحدّدها الديـوان الوطني للصناعـات التقليدية. من أجل ذلك تختلف زرايي العروسة من فتاة إلى أخرى من حيث الألوان والأسلوب والنقوش وهو ما يجعل هذا النوع من الزرابي لا يتم ختمه بختم الجودة للديوان الوطني للصناعات التقليدية.

تجعلنا زربية العروسة أمام لوحة مفعمة بالمعاني والدلالات فتتحول إلى شكل من أشكال التعبيرأو الخطاب المنسوج 15 بالنسبة للفتاة. وبدوره شهد هذا النوع من الزرايي تراجعا متواصلا على امتداد العشريات الماضية بسبب انشغال أغلب الفتيات بالدراسية والعميل.

## مراحل إنجاز الزربية:

## بين الطريقة التقليدية والطريقة العصرية:

كانت الزربية القيروانية تنجز على مدار السنة، بداية بالحصول على مادة الصوف من الأغنام وعادة

ما يتم ذلك خلال فصل الربيع، فيما يُخصص فصلا الصيف والخريف لعملية تحضيرالصوف بمختلف مراحلها من التنظيف والتمشيط إلى الغزل والصباغة. أما فصل الشتاء، فتعتكف فيه المرأة أمام منسجها لإنجاز زربيتها ثم تقوم بقطعها وبيعها في فصل الربيع. لذلك نحن إزاء «دورة إنتاجية كاملة Manufacturing cycle». غيرأن هذه المنظومة الزمنية فقدت بريقها تدريجيا، بفعل العديد من التغييرات التي طالت مراحل إعداد الصوف والصباغة في إطار مواكبة التطورات التقنية والعلمية بعد إدماج الآلة في ميدان النسيج وتوفر كميات الصوف الجاهزة في السوق بتعدد درجاتها اللونية.

ولا تـزال أغلب العائلات في مدينة القيروان اليوم تتذكر صورا ونماذج لآلات تقليدية لتحضيرالصوف على غرار «المشط» و«المغزل» و«القرداش».

تعتبر عملية إعداد «السّدوة» أي نصب المنسج في سقيفة المنزل، من المراحل المهمة في العملية النسجية. والسقيفة هي الفضاء الانتقالي الذي يربط بين الفضاءين العام والخاص في المنزل القيرواني العتيق أو بين خارج المنزل وداخله. وتتركّز السقيفة قُبالة الباب









تحضير مادة الصوف بواسطة الآلة



المنسج الخشبي

الخارجي المطلّ على الشارع والباب الذي يوصل إلى «صحن المنزل» بحيث لا يتقابل البابان مراعاة لحُرمة المنزل وعدم كشفه للشارع.

ونظرا لدوره في تحسين جودة الزربية، خضع المنسج لعديد التحسينات من قبل الديوان الوطني للصناعات التقليديه. فبعد أن كان «المنسج» القديم بسيطا ومحدود القدرات التقنية وغيرقادر على مواكبة تنوع الدقّات، عرف تحسينات هامة عبر تقوية لوحاته الخشبية إلى أن تم في ثمانينات القرن



المنسج الحديدي

الماضي اعتماد «المنسج الحديدي» الذي يتميز بقوته وصلابته التي ساعدت على حُسن شدّ خيوط «السّدي» والصوف.

بعد تركيب المنسج، تُوظّفُ العديد من التقنيات لتسهيل وتسريع عملية الإنجاز، مثل تركيب عصا خشبية طويلة تثبّتُ بواسطة «غرزة متكررة» تسمّى «قصبة الزينة» تقوم بتنظيم المسافات بين خيوط «السّدى»، وكذلك تقنية «النيرة» لتنظيم «العُقدة»، وتقنية «البشمار» وهي «غرزة» تُثبّت على كامل



«عقدة غيرداس»

خيوط «السدى» لمنعها من التفكك وللمحافظة على شكل الزربية.

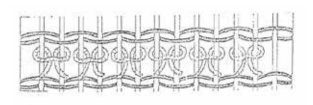
#### تقنيات الزربية:

تنتمي الزربية إلى صنف النسيج الخشن، وتعتمد تقنية المُقدة والقص المنتظم للصوف. تتشكل العقدة إشراف خيطالصوف حول خيطين من «السدى» وهي عملية تتكررحتي إتمام جميع الخيوط وتكوين ما يُسمّى بـ «الصف»، ثم تُدقّ بعد ذلك كل المُقد المنسوجة بآلة «الخلالة» لتثبيتها.

عرفت تقنية العقدة طريقتان في الإنجاز، العقدة التركية والعقدة الفارسية 10. تعتمد الزربية القيروانية «تقنية العقدة التركية» وهي عقدة مزدوجة أو مضاعفة ومتناظرة يُطلَق عليها عقدة «غيرداس» (Point of) نسبة لمدينة صغيرة في جنوب تركيا اشتهرت بأجود أنواع الزرابي. ولعلّ في ذلك إشارة لـ «تأثر الزربية القيروانية بالعناصر الزخرفية للزرابي التركية مقارنة بالزرابي والمنسوجات البدوية 10.

تتطلب الزربية مهارة ودقّة في الإنجاز وترتيبا خاصا في التصميم والتنفيذ، لذلك تعتمد الفتاة على تقنية «الحساب» لرسم الأشكال، ويُطلق على هذه العملية «الرّقمة» ومن ذلك أُطلق على المرأة النساجة تسمية «الرقامة».

ساهم اعتماد تقنية العقدة في تحسين جودة الصوف وتطويعه، فكلما ارتفع عدد العقد ارتفعت جودة الزربية. فبعد أن كانت الزربية ذات دقة 20/20



تثبيت "العقد « بواسطة النسيج المسطح »

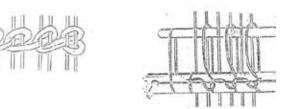
تحتوي على 40.000 عقدة في المترالمربع، تنوعت أنواع الدقة شيئا فشيئا عبرالتحكم أكثر في عملية تجويد الخيط وتليينه بواسطة الآلة حتى بلغت دقة 30/30 ودقة 40/40 إلى أن بلغت دقة 50/50 أي 30/30 عقدة في أواخر الستينات بفضل إدراج خيط الحرير الدقيق والرفيع. ثم بلغت بعد ذلك الزرية القيروانية 490.000 عقدة أي دقة 70/70 معادلة بذلك جودة أرقى الزرابي الفارسية ذات الصيت والشهرة العالمية.

ورغم كل هذه التنويعات، حافظت النساجة على خاصيات الزرابي القيروانية الأصيلة المعروفة بدقة 20/20 التي تُنجز فقط في مدينة القيروان، بالإضافة إلى الدقات المتوسطة 30/30 و40/40، وهي زراب يتم إنجازها من الصوف، على عكس جهة الساحل ومدينة تونس التي تُفضّل إنجاز زرابي الحرير لأثمانها المرتفعة مقارنة بزرابي الصوف.

## فترة من الازدهار والترويج الخارجي: مُحرّك للاستثمار والتصدير ومحفّز للسياحة.

# ازدهارالزربیت ودخولهاطورالصناعة المنظمة:

لم تكن الزربية في مدينة القيروان مجرّد منتوج تراثي تقليدي جامد، بل تأقلمت مع مختلف التحولات الاقتصادية والاجتماعية التي عرفتها البلاد التونسية بعد الاستقلال فدخلت تدريجيا في المنظومة





تقنية «النيرة»

تقنية «البشمار»

الاقتصادية، مستفيدة من محاولات إعادة هيكلة قطاع الصناعات التقليدية وتنظيمه لإدماجه في الدورة الاقتصادية. وهي تجربة جديدة وتجديدية قامت بها تونس على غرار العديد من الدول الاسيوية والعربية الأخرى كالبحرين والمغرب.

وتصب هذه الرؤية التجديدية في إطار دعم قطاع الصناعات التقليدية وتنويع قاعدة الاستثمار وتحقيق التنمية عبرخلق مواطن الشغل وتحفيز قطاعات أخرى كالسياحة.

#### • دورالديوان الوطني للصناعات التقليدية:

عمل الديوان الوطني للصناعات التقليدية منذ تأسيسه سنة 1959 على تصنيف كل النشاطات والمنتوجات الحرفية اعتمادا على طابعها التراثي وعلى المهارات اليدوية في كافة مراحل إنتاجها لتصنيفها كصناعة تقليدية. وتضبط الحكومة، بموجب «أوامر» تُنشر في الرائد الرسمي للجمهورية التونسية، قائمة الصناعات والحرف التقليدية يتم تحيينها بشكل مستمر لتشمل حرفا جديدة بعد استشارة «لجنة فنية وطنية» مختصة.

وكان الهدف من بعث الديوان الوطني للصناعات التقليدية هو حماية الموروث الحرفي والمحافظة على الهوية الوطنية التونسية. سعى الديوان إلى النهوض بقطاع الزربية ونشرها في أغلب مدن وأرياف البلاد التونسية، عبرتقديم المساعدات الفنية للحرفيات وإحداث مراكز خاصة للإنتاج والتكوين وإدخال أنواع جديدة من «الدَقّة» وإدراج مادة الحرير في صنع الزربية إلى جانب الصوف منذ أواخر الستينيات، بالإضافة

إلى ضبط المقاييس والشروط المطلوبة في عملية وضع علامة ختم الجودة.

ولتسهيل عمله، بعث الديوان العديد من «الإدارات الجهوية» التي تمثّله وتُناوبه في تنفيذ مهامه في جميع الولايات التونسية لاستغلال ما تزخر به كل منطقة من موروث حرفي خاص. ومن بين هذه الإدارات نجد «الإدارة الجهوية للصناعات التقليدية بالقيروان» للنهوض بالنشاطات الحرفية في القيروان وخاصة الزربية.

#### • المراقبة وختم الجودة:

تتم مراقبة الزربية في القيروان في الإدارة الجهوية للصناعات التقليدية التي تُسمّى أيضا بددار الطابع »، نسبة لاختصاصها في عملية طبع الزربية ومراقبة عملية اسناد هذا الختم. هناك شروط لتقييم جودة الزربية، منها كثافة العُقد في كل مترمربع ودرجة التحام خيوط الصوف ودرجة التوازن والتناسق بين مختلف الأشكال والصور التي توشّح سطح الزربية.

تهدف عملية ختم الزربية إلى ضمان مواصفات الجودة، ويُشرف عليها تقنيون مختصون في الزربية يعملون على التأكّد من مدى استجابتها إلى مقاييس الجودة التالية:

- توفُّر العناصر الفنية المطلوبة بالنسبة للمواد الأولية المستعملة في النسج بالنسبة لكل صنف والتحقَّق من حسن استعمالها.
- احترام المواصفات والمقاييس العامة لصنعة الزربية خاصة فيما يتعلق بدالدقة» ودطول العقدة» والحاشية والوزن والصباغة.

- التحقّق إن كان المنسوج من الصنف المتازأو الصنف الأول أو الصّنف الثاني. يتم تحديد ثمن الزربية بحسب صنفها.

طبع الزربية أو وضع الختم هي عملية مجانية واختيارية بالنسبة للسوق الداخلية، لكنها إجبارية عند التسويق إلى الخارج.

## طرق ترويج الزربية وتسويقها في مدينة القيروان:

#### 1) الطريقة التقليدية:

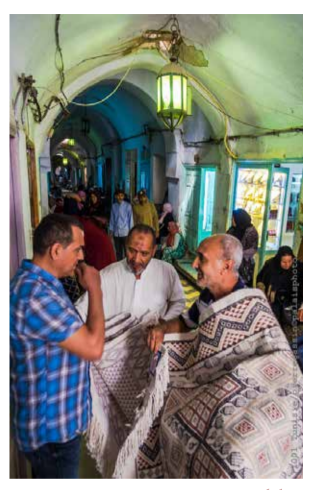
#### الدُّلالَة:

يُعتبر «سـوق الربع» بمثابة بورصـة الزربية، يتم فيه بيـع الزربية بطريقـة «المُزايـدة» أو المـزاد العلني، وهي عادة قديمـة في تجارة الـزرابي القيروانية.

والدِّلالـةُ، هي اسـم لِحرفة الـدَّلاَّلْ، وهو الشـخص الذي يقـوم بعرض بضائع البائعين ويروِّج لهـا أمام الملإ لبلوغ أعلى سـعر ممكن، فهو بمثابة الوسـيط بين البائع والمشترى 18.

وقد ورد في الموسوعة الفقهية أن المزايدة هي عملية يُنادى فيها على البضاعة بصوت عال الإسماع أكبر عدد ممكن من المشترين، بما يغذي التنافس بينهم لشرائها فيقترح كل واحد منهم سعرا أعلى من الآخر إلى أن يستقر الأمر على أعلى سعر.

ويؤكد عديد المهتمين بشأن الزربية ومن بينهم «أمين السوق» السابق 10 أن للدلالة شروطا وطقوسا محددة، تبدأ بتسلم الدلال للزربية من صاحبها ليتكفل ببيعها عبر عرضها وسط ساحة السوق بإبراز عناصرها الجمالية من دقة الصنع وتناسق الألوان. تبدأ إثر ذلك عملية المزايدة إلى أن تستقر على أعلى سعر يحظى بموافقة صاحبة الزربية. تتسلم بعد ذلك المرأة نقودها فيُمكّنها هذا الدخل السريع من تسديد ديونها لبائع المواد الأولية ودفع أجر «النساجة»



الدِّلالَة: الطريقة التقليدية لبيع الزربية والمنسوجات الحرفية في سوق الزربية/موقع1001تونس/

التي تكفلت بمساعدتها، ثم تخصّص ما تبقى لتدبير شؤونها العائلية.

اضطلع الدلال بدور كبير في تنشيط السوق وتسويق الزربية، من خلال سعيه المتواصل لبيع كل الزرابي الموكلة إليه والتي تتم عادة في إطارمن المنافسة تنشأ بينه وبين زملائه من بقية «الدلالة». وقدرت بعض الشهادات أن عدد «الدلالة» في سبعينات القرن الماضي في مدينة القيروان بلغ حوالي ثلاثين دلاّلا، وهومايدل على الرواج الكبيرللزربية القيروانية في تلك الفترة.

كما أن تسييرسوق الربع عبر الدّلالة ووفقا لقواعد العرض والطلب يتلاءم مع حاجة المرأة للبيع السريع

ورى الوقت وتجنيبها مشاق التنقل للاتصال المباشر بالتاجر أو بالحريف.

شهدت تقنية الدلالة تراجعا نتيجة لتدني الإقبال على إنجاز الزربية وتفشّي ظاهرة الدخلاء وعدم تقيدهم بطقوس بيع الزربية وسعيهم وراء الربح السريع.

#### • المحلات التجارية وجمالية العرض:

يتم اعتماد طريقة البيع المباشر للزربية بإشراف أمين «سوق الربع»، ولكن أمام تزايد الإقبال على شرائها، بدأت المحلات التجارية والمُجمّعات تنتشر في الأسواق القيروانية معتمدة طريقة التزود بالجملة مباشرة من هذه السوق أو من مراكز الإنتاج الأخرى. وكان عدد التجارفي مدينة القيروان سنة 1953، لا يتجاوز الستة تجار، لكنه تضاعف بشكل متواصل على امتداد السنوات الموالية. وتُحدّد نوعية الزراي وعناصرها الجمالية، قيمتها التجارية وسعرها وطريقة دفعه.

ساهمت هذه المحلات في رواج الزربية القيروانية مستفيدة في ذلك من عدة عوامل منها أن الزربية أصبحت من مقومات الأثاث المنزلي في المجتمع القيرواني وعنصرا مهما في جهاز العروسة.

يلاحظ زائر مدينة القيروان إلى غاية اليوم، انتصاب عديد المتاجر وسط المدينة العتيقة والتي اشتهرت بتخصصها في بيع الزربية بعرضها عبر جدرانها، فيتراءى للناظر لوحة فنية بديعة تظفي على أسواق المدينة مسحة حمالية متناسقة.

## • السوق الخارجية وترويج الزربية:

بلغت الزربية القيروانية أزهى مراحل رواجها في الأسواق الخارجية خلال فترة السبعينات والتسعينات من القرن العشرين بفضل الرؤية التجديدية للديوان الوطني للصناعات التقليدية لدعم قطاع الزربية وإدماجه في المنظومة الاقتصادية وربطه بمتطلبات اقتصاد السوق.

استغلت وكالات الأسفار والمكاتب السياحية هذا الرواج كأحد مكونات السياحة الثقافية إلى جانب المعالم التاريخية والمتاحف والآثار المعمارية التي تزخر بها مدينة القيروان مثل الأسواق العتيقة وفسقية الأغالبة وجامع عقبة ابن نافع ومقام أبي زمعة البلوي ومتحف الزربية، وذلك لدعم حملاتها الترويجية لاستقطاب المزيية، وذلك لدعم حملاتها الترويجية لاستقطاب القيروان متمكنا من تقنيات المتاجرة وأساليبها من القيروان متمكنا من تقنيات المتاجرة وأساليبها من عديدة تزيد من قدرته على إقناع السياح على اقتناء عديدة تزيد من زراب. ويلعب كل من الدليل السياحي وكيل الأسفار دور الوسيط بين التاجر والسائح، حيث يقوم الدليل بالإشهار والترويج، في حين يتولى وكيل مقابل عمولات محددة.

وأمام ماحققته الزربية من رواج وشهرة فاق بقية المنتوجات التقليدية، عمل الديوان الوطني للصناعات التقليدية على التركيز عليها مما أدّى إلى تراجع العديد من المنسوجات التقليدية الأخرى في مراكز الإنتاج وتعويضها بالزراي القيروانية الأصيلة ذات الدقة و20/20 التي بلغ إنتاجها في مدينة القيروان سنة 1993، 495، 97.495 مترمربع بما يعادل 19 بالمائة من جملة الزراي المنتجة، شم زراي ذات الدقة 30/30 والدقة 40/40. كما بدأ بعد ذلك إنتاج زراي الحرير وتوسعت قاعدة التشكيلات والتنقيلات الجمالية ذات التأثيرالشرقي خاصة الإيراني والتركي، وذلك بسبب انتعاش السوق السياحية وتنوع طلباتها 20.

كما أن توفُّر المادة الأولية وانخفاض تكاليفها وتكلفة اليد العاملة في مجال الصناعات التقليدية، ساهم في إكساب الزربية قدرة تنافسية عالية استطاعت بفضلها التأقام مع الأسعار العالمية. هذا بالإضافة إلى تكاثر البناءات الكبرى وسياسة التجهيز لتزويق المكاتب والمحلات. وقد استفادت الزربية القيروانية من هذا الزخم لتحقّق انتعاشا غير مسبوق



الدِّلالة: الطريقة التقليدية لبيع الزربية والمنسوجات الحرفية في سوق الزربية /موقع1001تونس.

فبلغت عائدات تصديرها لأول مرة 9.5 مليون دينار سنة 1993. كما استفادت الزربية من الرواج الكبير للسوق العالمية التي «شهدت ترويح 5.6 مليون مترمربع سنة 1963 و 6.7 مليون مترمربع سنة 1967. و10 مترمربع سنة 1976 برقم معاملات 641 مليون دولار، و1.55 مليون مترمربع سنة 1980 برقم معاملات بـ1500 مليون دولار<sup>21</sup>.

## فترة من الركود والتراجع: الصعوبات التي مرت بها الزربية:

لا تزال القيروان عاصمة الصناعات التقليدية تضم 28 ألف حرفي منهم حوالي 15 ألف إمرأة حرفية تنشط في قطاع النسيج اليدوي متحصلات على بطاقات مهنية من بينهن 7 آلاف في اختصاص الزربية والمرقوم. كما أن القيروان تُنتج حوالي 30 بالمائة من الإنتاج الوطني للزربية المراقب بعملية ختم الطابع.

غيرأن هذه الأرقام، وعلى أهميتها، لا تحجب واقعا صعبا أصبحت تعيشه الصناعات التقليدية، أدّى لتراجع الانتاج طيلة السنوات الأخيرة وبالتالي تراجعت الصادرات التونسية من الزربية فمثلا لم تتجاوز سنة 2001، 2.9 مليون دينار. ويرى المهنيون والحرفيون

في مدينة القيروان أن اسباب هذا التراجع عديدة منها ما هو مرتبط بواقع القطاع الحرفي عموما والسياسة الترويجية ومنها ما هو نتيجة للوضع الاجتماعي والأزمة الاقتصادية التي عرفتها تونس بعد ثورة 14 جانفي 2011 وتراجع الإقبال السياحي وصعوبات الترويج 22.

وعلى الرغم من الجهود الكبيرة التي تقوم بها الإدارة الجهوية للصناعات التقليدية، لا يزال قطاع الزربية يعاني مشاكل هيكلية نوجز أهمها في ما يلى:

- غياب رؤية شاملة خاصة بقطاع الصناعات التقليدية مقارنة مع القطاعات الأخرى كالسياحة والصناعة والخدمات مما أدّى لتشتّنت أنشطة هذا القطاع وإهدار فرص هامة للتشغيل. كما يرى بعض المتابعين أنه رغم إعادة هيكلة الديوان الوطني للصناعات التقليدية خلال التسعينات لدعم جانب التأطير والإحاطة الفنية بالقطاع والعاملين فيه، تواصل غياب الدورات التدريبية لتكوين يد عاملة مختصة يتم إدماجها في مختلف ورشات العمل بهدف تطوير مردودية قطاع الزربية ودعم قدرته التنافسية في الأسواق الداخلية والخارجية.
- الارتفاع المستمر لأسعار المواد الأولية الذي يتسبب في رفع كلفة إنتاج الزربية ويجعلها غير قادرة على منافسة أسعار بقية المنتوجات التقليدية.

## عـزوف الشـباب وتراجع إقبال الفتيات على قراءة في مسا صناعـة الزربيـة مقابـل الالتحـاق بالمؤسسـات الصناعيـة لضمـان دخـل شـهري قـاربالرغـم مـن الهـدف م ضعـف هـذا المدخـول مقابـل سـاعات العمـل والدفع في اتج

الشاقة طوال اليوم. يُضاف إلى ذلك موسمية العمل بقطاع الزربية الذي يقتصر على الموسم السياحي الذي يعرف ذروته في فصل الصيف. استفحال الاقتصاد غير المُهيكل وانتشار الأسواق الموازية والممارسات الاحتكارية من قبل الدخلاء والوسطاء أو من يُسمّون

الأسواق الموازية والممارسات الاحتكارية من قبل الدخلاء والوسطاء أو من يُسمّون بالسماسرة، الذين يعملون على تحقيق أرباح مادية دون الاهتمام بجودة الزربية. والوسطاء هم مجموعة من الأشخاص يتولون شراء أعداد كبيرة من الزرايي لحسابهم الخاص أو لحساب التجار، فيعملون على ترصيف البضاعة حتى يقل تبادلها في السوق ليرتفع بذلك ثمنها. وقد عجز الديوان الوطني للصناعات التقليدية عن فرض رقابة صارمة لمقاومة هذه الممارسات الاحتكارية التي كانت ضحيتها الأولى المرأة النساجة التي كثيرا ما تضطرإلى بيع زرابيها بأثمان لاتغطى مصاريفها مما يسبب إحباطا لها حتى باتت الحلقة الأضعف ولم تعد الزربية مُرجعة بالنسبة لها مما دفعها للتخلى تدريجيا عن صناعة الزربية مقابل التوجه لمنسوجات أخرى أقل تكلفة مثل «الكليم».

أمام تراجع عدد السياح طيلة السنوات الماضية وضعف الإقبال المحلي بسبب غلاء الاسعار وتدهور القدرة الشرائية ، اضطر أغلب تُجّار الزربية في وسط مدينة القيروان إلى غلق متاجرهم. ورغم ما شهدته الوجهة السياحية التونسية من انتعاش بداية من الموسم السياحي 2017 ، فلا يزال قطاع الصناعات التقليدية يعاني غياب سياسة ترويجية واضحة .

## قراءة في مستقبل حرفة الزربية القيروانية:

الهدف من هذه الدراسة هو تقديم قراءة نقدية والدفع في اتجاه صياغة «استراتيجية للنهوض بقطاع الصناعات التقليدية عموما والزربية القيروانية بالخصوص تكون فيها المرأة النساجة الحلقة الأقوى في الدورة الانتاجية». تجدر الإشارة إلى بعض المحاولات التي قامت بها الدولة على غرار الدراسة الاستراتيجية السي انجزتها سنة 2002 لتطوير قطاع الصناعات التقليدية في أفق 2016 عبر تشجيع التجديد والابتكار وتطوير الإطار التشريعي والنهوض بالتكوين ودعم التمويل والشراكة بين الصناعات التقليدية والسياحة.

غيرأن هذه الخطة بقيت حبرا على ورق ولم يتم تدارك هذا الأمر خلال السنوات الأخيرة نظرا للأوضاع العامة بالبلاد وغياب الاعتمادات المالية اللازمة.

ويمكن أن تمثل هذه الخطة نقطة بداية للمضي قُدُما في تطوير قطاع الصناعات التقليدية وإحداث الزخم المطلوب على حرفة الزربية، في إطار التفاعل مع رؤى وحلول أخرى استئناسا برأي ومقترحات تقدم بها عدد كبيرمن الحرفيين وأهل المهنة في مدينة القيروان من الذين تم استجوابهم في إطار هذه الدراسة، ومنها الخصوص:

ضرورة اعتماد الديوان الوطــني للصناعات التقليدية لرؤية واضحة لتنشـيط الزربية تقوم على:

توفيرالمادة الأولية التي تكاد تندثر مع التحكم في أسعارها المشطة.

تشجيع الحرفيات على إنجاز الزربية من خلال حوافز مادية على أن يكون الديوان هو الوسيط بين الحرفية والتاجر لقطع الطريق أمام الممارسات الاحتكارية.

تقييم منظومة التدريب والتكوين وصياغة برامج تدريبية متخصصة وإدراج تصميمات جديدة للحرفيات والتنسيق بين مراكز التدريب لتبادل الخبرات.



القرية الحرفية «بروطة».

إبرام اتفاقيات شراكة بين وزارة التعليم العالي ووزارة التكوين المهني ووزارة السياحة ممثلة في الديوان الوطني للصناعات التقليدية لإدراج تدريس الزربية كمنتوج تقليدي في مراكز التكوين المهني وفي المعاهد العليا للفنون والحرف وخاصة في اختصاص النسيج سواء على المستوى النظري أو على المستوى التطبيقي.

مزيد الاهتمام بالقرية الحرفية بد «برُّوطة» التي تقع وسط مدينة القيروان وتقييم نشاطها كمعلم تاريخي يحتوي على عدة ورشات يتمتع بها عدة حرفيين لإنجاز منتوجاتهم والمشاركة في المعارض، والعمل على تسليم هذه الورشات للذين هم قادرون على النهوض بالزربية دون غيرهم.

تطوير الشراكة بين قطاع الزربية والسياحة ومزيد الترويج لما تتوفر عليه مدينة القيروان من مؤسسات يمكن أن تمثل عناصر جذب للسائح الأجنبي على غرار متحف الزربية.

إبرام اتفاقات شراكة مع مؤسسات عربية وأجنبية في مجال الصناعات التقليدية لمساعدة الحرفيين على ترويح منتوجهم، من خلال المشاركة في المعارض الدولية على غرار معارض الدول الخليجية ومعارض باريس و نيويورك.

تشجيع البيع الالكتروني كأحد الحلول لمزيد ترويج الزرية القيروانية والتعريف بها في الخارج.

#### خلاصة:

تكمن أهمية هـذا البحث من الناحيـة الأكاديمية، في الحاجة الماسـة لدراسـات ميدانية حـول مواضيع ذات صلـة بالحيـاة الاجتماعيـة في المجتمع القـيرواني تُكمَل المراجع العلمية التي تتناول موضوع الحـرف التقليدية في تونـس، بمـا يُمكّن من إماطـة اللثـام عن جـزء من كنـوز التراث العربي الاسـلامي في القيروان أحـد أهم المدن الاسـلامية العربية.

رغم ما شهدته الزربية من تغيرات هيكلية نتيجة لتحوُّلها لقطاع صناعي يساهم في الدورة الاقتصادية لتونس، فإن جانبها التراثي والتقليدي لم يندثر بل استمر وتواصل، فهي لاتزال أفضل ما يُضترش في البيوت القيروانية وغيرها من المدن التونسية. فحرفة الزربية في حاجة ماسة لأن تتطور وتتجدد في إطار مواكبة روح العصر ومقتضيات التجديد، لكنها تبقى متشبثة بتاريخها لأنها ليست معادلات اقتصادية بل هي حضارة وهوية وثقافة بما تمثّله من «ذاكرة جماعية» تختزل عادات وتقاليد و فلسفة حياة تقوم على مفاهيم العمل وتقاسم المجهود واحترام الجودة واستمرارية انتقال المعرفة.

ولعل الانطباعات التي لمسناها في البحث الميداني والتي تتماهى فيها الأحاسيس المفعمة بالنوق الرفيع والفخر بالماضي التليد، لتعبيرعن التواصل الحقيقي والامتداد الطبيعي بين الزربية ومحيطها الذي نشأت فيه وتطورت. من هنا تتأتى أهمية حماية هذا الموروث خاصة في خضم ما يشهده عالمنا اليوم من تسخير للتكنولوجيا الحديثة ومن ثورة اتصالية عميقة بكل ما تحمله من مخاطر ضرب الهوية وما تتيحه من فرص للترويج والتسويق.

.25-26

- Poinssot Louis et Revault Jacques, Tapis Tunisiens: Kairouan et imitations, Horizons de France, Paris, 1955, p27
- 15. خالد هرابي، الخطاب النسوي في النسيج، القيمة الجمالية والأبعاد الدلالية للزربية، دار سحر للنشر، 2006، ص 21.
- 16. لا تقل العقدة الفارسية أهمية عن التركية، فهي عقدة بسيطة يغيب فيها التناظر لأنها ملائمة للرسوم ذات الخطوط المنحنسة والمتداخلة.
- http://www.almaany.) قامــوس المعانــي (.com
- 18. البشير البصلي: أمين سوق الربع السابق بمدينة القيروان في سنوات التسعينات.
- 19. الندوة الوطنية حول مستقبل الزربية التونسية، القيروان: 27 فيفري 1996، الديوان الوطني للصناعات التقليدية، 1996، ص77
- 20. مستقبل الزربية التونسية، نفس المرجع السابق، ص77.
  - 21. نفس المرجع السابق، ص70.
- 22. موقع الصباح نيــوز بتاريــخ 31. (www.assabahnews.tn)

#### قائمة المراجع:

- 1هرابي خالد، الخطاب النسوي في النسيج: القيمة الجمالية والأبعاد الدلالية للزربية، دار سحر، تونس، 2006.
- الزربية في مدينة القيروان من خلال المنظومتين، الجمالية والاجتماعية بين الخمسينيات والثمانينيات، ابتسامة مهذب، أطروحة لنيل شهادة الدكتوراه في علوم وتقنيات الفنون ونوقشت في فيفري 2017.
- 3Masmoudi Mohamed, l'Artisanat créateur, CERES, Tunis, 1983.
- 4Poinssot Louis et Revault Jacques,
   Tapis Tunisiens: Kairouan et imitations, Horizons de France, Paris, 1955.

#### الصور

من الكاتبة.

#### الموامش

- 1. Georges Marçais, L'art Musulman, Edition Ouadrige, Puf, Paris, 1991, p 167.
- 2. ابن خلدون، المقدمة، الطبعة الأولى، مؤسسة العارف، سروت، 2007، ص165
- Prosper Ricard, Tapis de Rabat, Hespéris vol3, Maroc, 1923, p131.
- 4. Louis Poinssot et Jacques Revault, Tapis Tunisiens, Horizons de France, Paris 1955, p12.
- Maurois André, Les tapis de Kairouan, Imprimerie centrale, Tunis, 1912, p1.
- 6. Ibid., p2.
- 7. الكعبي (المنجي)، القيروان، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، بيروت، 1990.
- Louis Gardet, La cité musulmane, vie sociale et politique, Librairie Philosophique, Paris, 1954, p137
- الأرباض: جمع ربض و يطلق عليه في القيروان الربط. و أرباض القيروان هما الضاحيتان اللتان تقعان غرب المدينة ولا يُحيط بهما السور، وقد تأسستا منذ بداية القرن السادس عشر وتغطي مساحتهما حوالي تسع وعشرين هكتارا. الستقرت عديد القبائل النازحة بالقرب من أسوار المدينة وكانت ذات أصول مختلفة.
- 10. Abdelwahab Bouhdiba, Durée et changement dans la ville arabe, La ville arabe dans l'islam: Histoire et mutations, Actes du 2ème Colloque de l'A.T.P. " Espaces socioculturels et croissance urbaine, dans le monde arabe, Carthage Amilcar, 12 18 Mars 1979", C.E.R.E.S 1979, p 22.
- 11. Raymond André, Espaces publics et espaces privés dans les villes arabes traditionnelles, in: Monde Arabe Maghreb-Machrek, janvier-mars, 1989, p 194.
- 12. اشتهر سوق الزربية في مدينة القيروان باسم سوق الرّبَعْ
- 13. بو عبيد البكري، المغرب في ذكر بالاد افريقية والمغرب، ليدز، 1948، ص-ص

#### د. أسعد عبد الرحمن عوض الله – السودان

# نمط البيت السوداني في غرب وشرق السودان



#### المقدمة:

تتناول الورقة وصف البيت في منطقة غرب السودان، وتشمل المساحة التي تمتد من جنوبي كردفان ودارفور إلى شماليها، حيث تشرح أنماط المعمار عند النوبة بجنوب كردفان بالتركيزعلى بيت النوبة، وتصف بيت البقارة الذين يقطنون مع النوبة في تلك المنطقة، وعلى طول امتداد وجودهم في جنوب دارفور، بالتركيزعلى بيت البرش، وتقدم شرحاً وافياً لأثاثات وأدوات البيت بالتفصيل لكل القطع المصنوعة من الجلد والسعف والقرع، وفي منطقة شمال كردفان تتناول بيت الشعر لدى الكبابيش، وتقدم شرحاً لكل المحتويات التي نجدها في لدى الكبابيش، وتقدم شرحاً لكل المحتويات التي نجدها في داخل هذه البيوت من الأثاثات والأدوات التي تستخدم في الحياة داخل هذه البيوت من الأثاثات والأدوات التي تستخدم في الحياة اليومية، ثم تعرج الورقة إلى منطقة شرق السودان وتصف ثلاثة



شكل البناء بمادة الحجارة والطين، والسقف من القش الذي يأخذ الشكل المخروطي.

أنماطمن البيوت، منها بيت الشعر لدى الرشايدة في ولاية كسلا، وبيت البرش لدى البجا، وبيت الدوبَلِي لدى الشكرية في كل من ولايات البحر الأحمر وكسلا، وفي ولاية القضارف، باستعراض البيانات حول بيت البرش وبيت «الدوبَلِيْ»، وهو بيت من البرش أيضاً إلا أن هذا هو مسماه في منطقة البطانة، ثم بعد ذلك تقدم وصفاً لبناء القُطِيَّة، ومراحل بنائها من المادة الخام وحتى المحصلة النهائية، ومدى انتشارها في مناطق السودان المختلفة، ووجودها في تاريخ السودان القديم الذي يؤكد مدى أصالة هذا النمط المعماري في الثقافة السودانية، بالإضافة إلى «الرَّاكوبَة»، وما يمثله ذلك المعمار من تراث مشترك يعبر عن مدى وجود الوحدة في الثقافة السودانية برغم التنوع والتعدد الثقافي.

## بيت النوبة في جنوب كردفان:

يعتبربيت النوبة في منطقة جنوب كردفان من المنازل المتفردة والمتميزة والمدهشة في البناء مقارنة مع منازل مناطق السودان الأخرى.

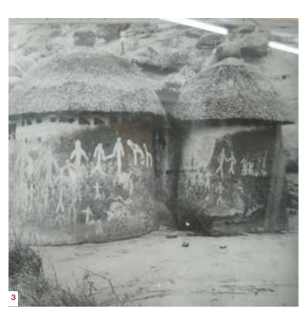
أهم المواد التي تستخدم في بناء المنزل هي؛ الطين الأحمر الذي تصنع منه الأواني الفخارية التي اشتهرت بصناعتها جماعة النوبة بشكل عام، ويعتبر هذا النوع من الطين الأحمر من المواد القوية والمتماسكة؛ نسبة للزوجتها وقوامها الدقيق، ويتم جلب هذه المادة من الجبال، ويتم إعدادها ببلها بالماء.

يبدأ البناء أولاً بحفر ما يعرف بـ «السَّاس» بعمق 60 سم، في شكل دائرة قطرها ثلاثة أقدام، يتم البناء بعمل ما يعرف بـ «المَدَامِيْك» التي تبنى بالطين أو بالحجارة والطين معاً.

بعداكتمال عملية البناء بالحجارة والطين لإرتفاع مترونصف من سطح الأرض يتم عمل السقف بعمل هيكل مخروطي الشكل بالعيدان ويغطّى بنسيج من مادة «القَشْ»، بطريقة بناء «القُطِيَّة» ليأخذ أيضاً الشكل المخروطي، ويتدلى حول البناء الدائري، بحيث يغطي المبنى ويحميه من الأمطار. «انظر الصورة».

هنالك نمط آخر للبيت في منطقة جنوب كردفان يبنى بالطين فقط، ويتكون من خمسة غرف، يتم ربطها بواسطة حائط خارجي، له مدخل واحد رئيسي. يبلغ ارتفاع الحيطان التي تربط بين الغرف وتحيط بالمنزل حوالي 12 قدما، وقطر الأرضية ما بين 3:2 أقدام، وفي منازل أخرى حوالي 9 أقدام. «انظر الصورة 3».

يتم تقوية البناء بالعيدان الخشبية من فوق المدخل ومن كل ناحية في المنزل؛ وهذا يساعد في تماسك مادة الطين في البناء وبالتالي يقوي المبنى ويربط بين وحداته وأجزائه، وبعد الانتهاء من البناء يتم طلاء سطوح الحيطان الخارجية بمادة الجيرالأبيض، الذي يتم استخراجه من صخور الجبال، وتتم زخرفة المنزل من الخارج بعمل رسومات على سطح المبنى عبارة عن أشخاص متصافحين بالأيدي؛ وهذا الشكل للتعبير عن الفرح؛ لأن بناء البيت من البداية يتم تشييده للعريس استعداداً لزواجه بواسطة أقرانه وأصدقائه من الشباب، وفي بعض المنازل تستخدم أشكال زخرفية مختلفة



منزل النوبة من الطين بجنوب كردفان.

لتزيين البيت، وهي عبارة عن مكعبات يتم رسمها باللون الأحمر، في شكل صف حول غرف المبنى أسفل السقوفات مباشرة، وفي أعلى الحائط الذي يربط بين الغرف، وتكون هذه الزخارف متسقة في ارتفاع واحد؛ والألوان الغالبة الاستخدام هما اللونان الأبيض والأسود.

أما عن المدخل إلى فناء المنزل فهو عبارة عن ثقب بيضاوى الشكل.

يتكون المنزل من خمسة غرف كما ذكرنا مقدماً وكل غرفة لها وظيفة محددة، فنجد واحدة من هذه الغرف تتكون من طابقين، أي تتكون من غرفتين عليا وسفلى؛ وتخصص الغرفة السفلى لسكن الدجاج ورعايته، والأخرى لحفظ الماء والدقيق والمريسة، وتخصص غرفة للطبخ حيث نجد بها ثلاثة أحجار تعرف باللَّدَايَاتُ»، بالإضافة إلى المرحاكة لسحن الذرة لعمل دقيق الطعام، وتمثل هذه الغرفة مكان إعداد الطعام وطبخه، وتخصص غرفة لتخزين الحبوب الغذائية، مثل ما تعرف بـ «السّويبة» في المنطقة الشمالية، وتخصص الغرفة الأخيرة للنوم!.

يمتازهذه النوع من المباني في منطقة جنوب كردفان بالتهوية الجيدة؛ نسبة لبنائه في سطح الصخور



بيت البقارة.

المسطحة، التي تقع على درجة من الارتفاع النسبي في أسفل الجبل، كما نجد أن ارتفاع سقوفها التي تأخذ الشكل المخروطي له أثر أيضاً في التهوية الجيدة.

بيت البرش «خيمة عرب البقارة»:

تتدخل الطبيعة هنا وتفرض على الناس أحكاماً في كيفية بناء بيوتهم فمثلاً تتوفر في البيئة التي يقطنها جماعة البقارة في جنوب كردفان وجنوب دارفور كميات كبيرة من العيدان والسعف والمطارق ولحاء شجرة الليون وهذه المواد الخام المتوفرة في البيئة الطبيعية الستخدمها الناس في بناء هيكل البيوت.

تقام خيام البقارة بشكل عام على هيئة قباب من البروش المصنوعة من سعف شجرة الدوم، ويسمى البرش الواحد منها «الشُقّة»، وتثبت هذه البروش على الهيكل المعد من العصي المقوسة. «انظر الصورة 4».

في داخل الخيمة نجد العديد من الأثاثات والأواني والأدوات المختلفة التي يتم وضعها أوتعليقها في داخل البيت أو على هيكل الخيمة، وتصنع من المواد الخام التي تتوفر في البيئة؛ من جلود الحيوانات، أو السعف، القرع، الألياف، ... إلخ، ومن أهم الأثاثات الثابتة نجد منصة كبيرة الحجم، أو سريرا كبيرالحجم من



عبارة عن مفرش من جريد النخيل، ينسج بالجلد، ويفرش على قوائم خشبية تثبت على أعواد تستند على قوائم، وتستخدمه كل الجماعات الرعوية في السودان بنفس الشكل.

الأعمدة الخشبية، ويغطي مساحة كبيرة داخل الخيمة، ويستعمل كمكان لنوم الأم وصغارها ويسمّى «الدَرَنْقَلْ». «انظر الصورة 5».

ينام الرجال وخاصة الشباب منهم على عَنَاقِرِيْب وَ صغيرة الحجم ويسمَّى الواحد منها «عَنْقَريْب القِدْ» أو «عَنْقَريْب السَيْر»؛ وذلك من أجل حراسة الأبقار بالخارج من السرقات، ويحرسونها بحرابهم التي تسمَّى «الكوْكَابْ» أو «الطَبِيْقَة»، كما يستخدمون السيوف ذات الأغماد المصنوعة من الجلد المزخرف.

الأثاثات المنزلية التي توجد في داخل البيت6:

يوجد بداخل البيت أو الخيمة أو ما يسمى أيضاً بدريت البِرِشْ » عدد من الأثاثات المنزلية والأواني التي تحفظ فيها الحبوب الغذائية والطعام والماء وبعض الأدوات كد «السِرُوْج» آلتي توضع إما تحت السرير «العَنْقَريْب» أو أمامه، بينما تعلق الأدوات الصغيرة كقارورة العطر وأدوات تجميل الثور وزينته على عيدان البيت من الداخل وبجوار مدخل البيت من الخارج توجد قرعة كبيرة أو «بخسة » وتعلق على معلاق ثلاثي

القوائم يُسمَّى «أم شَلُوفَة» وبجواره بَنْ بَرْ 10 تجلس عليه المرأة وهي تعمل على استخلاص الزبدة من اللبن. القطع التراثية الموجودة داخل البيت نوردها كالآتى:

- 1. الدَرَنْقَـلْ: عبـارة عـن سـريريتكـون مـن مفـرش مـن الجريـد، يُنْسَـج بالجلـد يفـرش علـى أعمـدة خشبية تثبـت على سـتة أرجـل عبـارة عـن شعب مـن العيـدان، يتـم تثبيتهـا علـى الأرض في حفـر وارتفـاع الأرجـل 60 سـم، ويحتـل مسـاحة كبـيرة في داخـل البيـت ويسـتخدم كمـكان لنـوم الأم وأطفالهـا، أي أكـثر أفـراد الأسـرة.
- 2. جَبِيْرَة الْعَفَشْ: عبارة عن جُرَاب كبير الحجم يصنع من الجلد الملون باللون الأحمر، يستخدم لحفظ أدوات الطعام والملبوسات وكل مستلزمات أفراد الأسرة أثناء الترحال على ظهر الثور.
- 3. الوِسَادَة: تصنع من الجلد بشكل دائري من أعلى وتحاك بالقماش من أسفل وتحشى بالقطن أو الصوف أو الأعشاب، ويزخرف الجلد بأشكال مختلفة الأحجام من الدوائر الملونة كما تزخرف الحواف بالقماش الملون وتستخدم الوسادة للجلوس.
- 4. الشَـنْطة: تصنع من الجلد، وهنالك نوعان من الشـنَط:
- شَـنْطَة لهـا قاعـدة دائريـة وعنق طويل أسـطواني الشـكل، وتزيَّن بشـراخ مـن الجلـد تحـاك عليها مـن الخارج بسـيور من الجلـد، وتسـتخدم لحفظ الحبـوب الغذائية.
- شَـنْطَة تصنع أيضاً من الجلد، وتشـبه إلى حد كبـيرالحقائب اليدوية التي تسـتخدمها النسـاء في المـدن، متوسـطة الحجـم ولها يـد طويلـة وغطاء مـن الجلـد وتتم زخرفتها بتلويـن الجلـد بالألوان المختلفة وبرسـم الأشـكال الزخرفية، وتسـتخدمها النسـاء لوضع وحمل أشـيائهن.

- 5. السَفَروْك: عبارة عن عصى معقوفة من الخشب تستخدم عادة بواسطة الصبية لصيد الأرانب والظباء.
- 6. سَـرِجْ الحُصَـانْ: يصنع من الخشـب، وله أشـكال مختلفة، ويسـتخدم للجلوس على ظهـر الحصان، ويدل مـدى جماله بزينتـه على مكانـة صاحبه.
- 7. اللَّبْدَة: تصنع من الجلد والقماش في شكل جُرَابْ يُحْسَى بالقُطْن، يضعها الراكب تحته ليجلس عليها على سرح الحصان.
- 8. الفَرَايَة: تصنع من الجلد والقماش بنفس مستوى صناعة اللَّبْدَة إلَّا أنَّ جلد الفَرَايَة تتم زخرفته بنقاط وخطوط مستقيمة بتحميس سطح الجلد بالنار، وتوضع أيضاً تحت الراكب على سرج الحصان.
- 9. البَرْدَعَة: هي أيضاً وسادة توضع تحت سرح الحمار، وربما استغني بها عن السرج، وتثبت على السرج والحمار بواسطة حبل طويل يصنع من الجلد.
- 10. زجاجـة العطر: تسـتخدم لحفـظ العطـر، وتوضع داخل شـبكة مـن الجلدتتـدنّى من جانبيها أهداب طويلـة، وتعلق علـى الخيمة مـن الداخل.
- 11. النُّقَارَة: هي آلة موسيقية إيقاعية تصنع من الفخار في شكل أسطوانة وتجلد بالجلد من جانب واحد وتشبه لحد كبير «الدَلُوْكَة المستعملة كآلة إيقاعية في أغاني البنات وطقوس الزواج»، وتستخدم النُّقَارَة كإيقاع للرقص أثناء رحلة المسير أو في فترة الاستقرار.
- 12. العُمْرَة: إناء كبيرالحجم بغطاء، يصنع من السعف، يُشَدبسيرمن الجلد، يُغَطَّى الجزء الأسفل بالجلد الملون، وللعمرة أشكال مختلفة منها الشكل المخروطي وشكل آخر مسطح يستخدم لحفظ الدقيق.
- 13. البُخْسَة: عبارة عن قَرْعَة بفوهة ذات عنق، تغطّى بغطاء من السعف، وتستخدم لحفظ اللبن،

- ولصناعة الزبدة، وحفظ الطعام، وتزين برقائق من الجلد من الخارج، ولها يد طويلة عبارة عن سير من الجلد.
- 14. البَمْ بَرْ: عبارة عن مقعد يصنع من الخشب بأربعة أرجل، وينسج بالجلد، ويستخدم للجلوس، ودائماً ما يوضع خارج البيت، أو جوار حامل البخسة «أُمْ شَلُوْفَة»، تجلس عليه المرأة لتقوم بعملية صناعة الزبدة، وهذا من صميم عمل المرأة البقارية.
- 15. القُلَّة: إناء للماء يصنع من الفخار الأحمر اللون بأشكال مختلفة وتزخرف بنقوش المثلثات والخطوط المستقيمة الموَّهة باللون الأبيض.
- 16. الكَلْبَاشْ: عبارة عن بُخْسَـة صغيرة؛أي قرعة صغيرة الحجم بأشـكال مختلفة فربما تكون دائرية الشكل، أو أسـطوانية، أو مخروطية، الغـرض الرئيسي منها زينـة البيت؛ لذلك تتم زخرفتها بخطوط مسـتقيمة ونقاط وخطوط متقاطعة ومثلثات بواسـطة الحرق بالنـار، ودائماً ما تعلق بالجـدار الداخلي للبيت.
- 17. الغُفَارْ: عبارة عن سلة كبيرة الحجم من الخيزران أو العصي التي يتم تقويسها ونسجها لتأخذ شكل السلة، وتستخدم لوضع الأواني وحملها أثناء رحلة المسير، وتوضع إما تحت السرير، أو أمامه في داخل الست.
- 18. عَنْقَرِيْب القِدْ «عَنْقَرِيْب السّيْر أو المَسِيْر»: عبارة عين سرير للنوم، يصنع من الأخشاب بأربعة وسادات وأربعة أرجل، وهو صغير الحجم، وينسج بالجلد، ويمتاز بخفته وسهولة حمله على ظهر الثور أثناء المسير أو السير، ينام عليه الرجال والشباب خاصة خارج البيت؛ لحراسة الأبقار والأسرة داخل البيت، وبجوارهم على العنقريب الحربة والسيف.
- 19. الشَـوَّايَة: تصنع من مجموعـة من صفاحُ رقيقة من الحديد التي يتم نسـجها في شـكل مربع أو شـكل مستطيل، وتصنع بواسـطة مجموعة «الحَلَبْ» في



بيت الشَعَرْ، قبيلتي الكبابيش والزيادية في شمال كردفان وشمال دارفور.

20. الشّـوَاكْ: عبارة عن مجموعة مـن العصي الصغيرة الحجـم الـتي تُـبْرَى في إحـدى جانبيها حـتى تصبح

قبيلة الجوامعة، وتستخدم لشواء اللحم للطعام.

حادة، ويتم ربط كل أربعة منها أو ثلاثة من جانب واحد، ويتم تثبيتها على رأس العجل الصغير؛ وذلك بغرض منعه من رضاعة أمه.

21. شَبكَة العِجْل: تصنع من الجلد، وهي عبارة عن شرائح من الجلد يتم نسجها في شكل طاقية، وتُلبَّس للعجل في فمه؛ وذلك حتى لا ينشغل بأكل الحشائش على الأرض أثناء رحلة المسير؛ لكي لا يتخلف من قطيع الرحلة.

12. الهَبَّابَة: تصنع بنسجها من الخيوط المختلفة الألوان على هيكل من شراع الخشب الرقيقة؛ لتعطي منظراً تشكيلياً رائعاً، في شكل العلم، وتثبت على حامل عبارة عن عصا صغيرة، وتستخدم لتحريك الهواء.

## بيت الشَعر في منطقة شمال كردفان:

ينتشر هذا النمط من البناء في كل من منطقي شمال كردفان ومنطقة شمال دارفورادي مجموعتي

الكبابيش والزيادية التي ترعى الإبل، وتستخدم نسيج المفارش من شعر الإبل لبناء البيت، ونجد أن الاسم المذي يطلق عليه «بيت الشعر» أتى من المفارش المنسوجة من الشعر التي تستخدم لبناء البيت؛ حيث تتم معالجة مادة الشعر بنسجها في شكل مفرش كبير الحجم يسمى «الشَمْلة»، وفي بعض الأحيان يطلق على هذا البيت اسم «بيت الشَمْلة»، وتقوم النساء على هذا البيت، ونجد أن المرأة بشكل عام تبدع في بسيج الشَمْلة من وبر الإبل أوصوف الأغنام والضأن، وتقوم بزخرفتها بالأشكال المختلفة والألوان المتباينة. «انظر الصورة 6».

نلاحظ أن هنالك تشابها كبيرا في الأثاثات المنزلية واعداد والأدوات التي تستخدم لحفظ الحبوب الغذائية وإعداد وحفظ الطعام، حيث نلاحظ في الصورة أعلاه شكل السرير الذي يتوسط البيت، في مقابل «الدَرَنْقَل» لدى جماعة البقارة، وكذلك بقية الأدوات مثل «الطَبَقْ» الذي يستخدم لغطاء الطعام، أو «البُخْسَة» من القَرَع، التي يستخدم لصناعة الزبدة، بالإضافة إلى الأوعية الجلدية مثل الشنطة التي تستخدم لحمل الأدوات وغيرها في حالة الرحيل من منطقة إلى أخرى، ونلاحظ أيضاً «السَرج»، الذي يسمّى أيضاً «المُخلُوفَة»، الذي يوضع على ظهر الجمل ليجلس عليه قائد الركب.



طريقة نسيج الشعر على المنسج التقليدي.

وبشكل عام فإن الحياة البدوية في شمال كردفان ودارفور وفي جنوبيهما نجدها متشابهة خصوصاً في الأدوات التي تستخدم في الحياة اليومية لحى المجموعات الرعوية، حيث نجدها في كل المنطقة الغربية تصنع من الجلدأو سعف شجرة الدوم أو الأعشاب أو القرع أو الصوف؛ فكل هذه المواد الخام نجدها متوفرة في البيئة الطبيعية، ونلاحظ أنها خفيفة الحمل، ولا تتعرض للكسر، وتقوم بصناعتها النساء بشكل عام، ونسبة لترحال المجموعات الرعوية الدائم؛ ركزت النسوة على مثل هذه المواد لصنع احتياجاتهن، وهنا نلمس التأثير الواضح للحياة الاقتصادية ودورها في تشكيل عناصر الثقافة المادية بالإضافة إلى أثر البيئة الطبيعية التي وفرت المواد الخام التي تصنع منها تلك الأدوات.

## البيت في منطقة شرق السودان:

هنالك ثلاثة أنماط من عمارة البيت في منطقة شرق السودان تنتشر في كل من ولاية البحر الأحمر وولاية كسلا لدى جماعة البجا، وفي ولاية القضارف لدى مجموعة الشكرية، ونأخذ من هذه الأنماط على

سبيل المثال من منطقة البحر الأحمر «بيت البجا»، ومن منطقة كسلانموذج بيت الشعر الذي نجده يشبه لحد كبيربيت الشعر في منطقة شمال كردفان، وهذا النمط نجده عند مجموعة الرشايدة بولاية كسلا، حيث تقوم المرأة ببنائه، بعد عمل نسيج ما يعرف بدالشملة»، التي تنسج من وبر الضأن والماعز والإبل، وتستخدم المرأة المنسج التقليدي. «انظر الصورة 7».

## بيت الشعر عند مجموعة الرشايدة:

لا يختلف بيت الشعر لدى قبيلة الرشايدة بمدينة كسلاعن بيت الشعر لدى الكبابيش في منطقة شمال كردفان أو الزيادية في شمال دارفور؛ إلَّا في الحجم لكنا نجد أن المواد التي يصنع منها البيت هي نفسها من شعر الماعز والضأن وصوف الإبل، وتقوم المرأة بنسيج ما يعرف ب «الشَمْلة» بالطريقة التقليدية نفسها، فقط نلحظ الاختلاف في أثاثات البيت من الداخل، حيث لا نجد سريرا يتوسط البيت كما في منطقة شمال كردفان كعادة الجماعات الرعوية السودانية؛ وذلك لأن مجموعة الرشايدة تمثل أخر المجموعات التي وفدت إلى السودان



بيت الشعر لدى مجموعة الرشايدة في مدينة كسلابشرق السودان.

في القرن التاسع عشر من شبه الجزيرة العربية؛ عليه نجدهم مازالوا يستخدمون أدوات وأثاثات بيوت البادية في شبه الجزيرة العربية. «انظر الصورة8».

الأشـجار والعصي، والقرع وجلود الحيوانات وغيرها من المواد الخام المحلية.

## بيت البرش عند البجا:

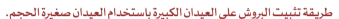
## بيت البِرِشْ:

نجدهذا النمطلدى جماعة البجابشرق السودان، كما نجده لدى مجموعة الشكرية بمنطقة البطانة بولاية القضارف، ولايختلف كثيراً عن بيت البرش لدى جماعة البقارة في جنوب كردفان وجنوب دارفور، وهذا النمط يمثل تراثا مشتركا بين منطقتي كردفان ودارفور ومنطقة شرق السودان بشكل عام، حيث نجد التشابه في مواد البناء من عصي يبنى بها هيكل البيت، ومن مفارش سعفية يتم ضفيرتها بواسطة المرأة، وهذا التشابه يعتبر شيئا طبيعيا نتيجة لطبيعة حياة الجماعات والمجموعات الاقتصادية التي تقوم على رعي الإبل والأبقار والضأن والماعز، فدائماً ما تبني هذه المجموعات بيوتها بما تتيحه لها بيئتها باستخدام المواد المتوفرة في البيئة الطبيعية، ويتم اختيار المواد التي يسهل حملها وتتحمل الحِلْ ويتم اختيار المواد التي يسهل حملها وتتحمل الحِلْ

جماعة البجا جماعة رعوية ترعى الإبل وتنتشر على مساحة كبيرة في شرق السودان تمتد من كسلا غرباً حتى سواحل البحر الأحمر شرقاً.

يعتبربيت البرش المأوى الأساسي للأسرة البجاوية ويبدأ أهل الزوجة في تأسيسه عند بداية الحياة الزوجية. ويساعد أهل الزوج في تحضيرالمواد من بروش وحبال وغيرها. ويستفيد البجا من المواد المحلية المتوفرة في بيئتهم لعمل البيت ومحتوياته، ويشارك الرجل والمرأة في عمل البيت. يقوم الرجل بتجهيز العيدان وتثبيتها على الأرض. وتقوم المرأة بصناعة البروش والحبال وتركيبها على العيدان، وتثبت البروش على العيدان الكبيرة بواسطة عيدان صغيرة تسمى «الخُلَالْ»، لتكون وحدة متماسكة تمنع تسرب مياه الأمطار ودخول أشعة الشمس وتقاوم الرياح، وتكون بذلك الشكل العام للبيت المذي يأخذ الشكل البيضاوي الدينات المنافي المنافقة الشمورة».





## أهم الأدوات داخل البيت لدى جماعة البجا:

من أهم الأدوات في داخل البيت برش كبير الحجم يتم تغليفه بالقماش الأحمر، ويزخرف بأشكال هندسية مختلفة الأشكال والأحجام بمواد الودع والسكسك المختلف الألوان، ويستخدم هذا اللون الأحمر لاعتقاد البجا بشكل عام بأن اللون الأحمر يجلب الخيروالفأل الحسن، ويسمَّى هذا النوع من البروش بد «العَتنيْبة»، ويعلق لتجميل البيت، ومن ناحية أخرى لحماية أهل الدار من العين الشريرة، حيث أن أول نظرة من عين الشخص الذي يدخل إلى البيت تقع على هذا البرش؛ وذلك لأن اللون الأحمر يعتبر جاذباً. «انظر الصورة».

من الأدوات الهامة أيضاً في داخل بيت البرش لدى كل جماعة البجا «السرير»، وهو يشبه السرير لدى كل الجماعات والمجموعات الرعوية في كل من كردفان ودارفور خصوصاً جماعة البقارة. يمثل السرير العمود الفقري للبيت. فهو بمثابة المخزن الذي تحفظ تحته كل الأدوات المنزلية والممتاكات بالإضافة إلى استعماله للنوم للأم وصغارها، بينما ينام الرجال خارج المنزل كما عند البقارة. واشتهر البجا بعمل نوع مميزمن أنواع الوسائد التي توضع على السرير؛ وذلك لأنها تصنع من الجلد في شكل جراب يتم حشوه بنوع من ألياف النباتات له عطر فواح يسمي «فرنْكِيْت» 21، وفي بعض



البرش الأحمر "العَتَنيْبَة"، قبيلة البني عامر، منطقة أم علي.

الأحيان تُطرز بالخرز والصدف، وفي حالة عدم وجود «الفِرنْكِيْت»؛ تحشى بحطب الشَّاف، ويعطر بالعطور. وهذا يجعل رائحة البيت جميلة.

## بيت البرش في منطقة البطانة بولاية القضارف:

تقع منطقة البطانة بولاية القضارف في حدود المنطقة الشرقية من السودان؛ عليه لابد من توضيح شكل البيت في تلك المنطقة، ونجده لا يختلف عن بيت البرش عند جماعة البقارة بجنوب كردفان؛ وكذلك بيت البرش عند البجا؛ إلَّا في المسمَّى، حيث يطلق على بيت البرش بمنطقة البطانة «بيْت الدوْبَلِي»، ويستعمل بواسطة مجموعة الشكرية التي تقطن منطقة البطانة، وهي من المجموعات التي ترعى الإبل؛ لذلك نجد أن حياتهم الرعوية لا تختلف عن بقية الجماعات والمجموعات التي ترعى الإبل أو الأبقار في مناطق السودان الأخرى سواء في منطقة شمال كردفان وشمال دارفور، ومنطقة البجا في ولاية البحر الأحمر، أو منطقة البقارة بجنوب كردفان وجنوب دارفور. هذا النوع من البيوت ارتبط بحياة الترحال، ولم يزل يستخدم ويتم بناؤه في تلك المنطقة لدى مجموعة الشكرية لأنها ما زالت ترعى الإبل وتتنقل من منطقة إلى أخرى في حدود



شكل هيكل بيت "الدوبَلِي"، يأخذ الشكل البيضاوي، وبجانبه البروش التي تثبت على الهيكل.

منطقة البطانة بحثاً عن الكلأ والماء؛ لذا نجد هذا النوع من المعمار ما زال يستعمل؛ وذلك لأن مواده خفيفة ومتوفرة في البيئة الطبيعية، ولا تتعرض للكسر أثناء حركة الترحال. وهنالك نمط آخر من المساكن في هذه المنطقة، ونجده ينتشر في ولاية القضارف وولاية كسلا وولاية البحر الأحمر وهو «القُطِّيَّة»، وهي تمثل مكان ولاية السكن السكان المستقرين في القرى الذين يمارسون الزراعة ويعتمدون عليها في حياتهم. كذلك نجد هذا النمط من البناء في غرب السودان وفي منطقة جنوب النيل الأزرق.

## بيْت الدوْبَلِيْ:

يتكون بيت الدوبَاي من أعمدة خشبية رفيعة بحيث يسهل ثنيها، وبها يُبنى هيكل البيت الذي يأخذ الشكل البيضاوي. ومن ثم يتم تغطية هذا الهيكل بالبروش التي تقوم المرأة بنسيجها من الضفيرة باستخدام مادة سعف شجرة الدوم. «انظر الصورة 11».

تقوم النساء ببناء البيت، ولا يستغرق زمناً طويلاً، ويتعاون أفراد المجوعة من النساء في هذا العمل، وعليه يتم إنجازه بسرعة، بطريقة يتم بها توفير الجهد والوقت. حيث تثبّت العيدان على الأرض بحفر حفر



ليست عميقة، فقط بمقدار المسافة التي تساعد في تثبيت الأعمدة الخشبية، ونلاحظ أن شكل البيت مقوس ومحدّب، وليس له ارتفاع كبير، وهذا يساعد في تثبيت البيت في حالة هبوب الرياح القوية.

## • الأثاثات والأدوات في داخل البيت:

من أهم الأثاثات في داخل بيت الدوْبَلِي نجدسريرا يشبه سرير «الدَرَنْقَل» لدى جماعة البقارة، يثبت على شعب قصيرة تسمّى «الدقّاقات»، وتوضع عليها أعمدة من الخشب، ويتم فرش مفرش ينسج من جريد النخيل باستخدام سيور من جلد الإبل. «انظر الصورة 12».

أما عن الأدوات داخل البيت التي تستخدم في الحياة اليومية لا تختلف عن الأدوات التي ذكرناها لدى جماعة البقارة، حيث نجدها تصنع من المواد الخام المتوفرة في البيئة الطبيعية من شعر الأغنام وصوف الإبل، وسعف شجرة الدوم، والقرع وجلود الإبل والأغنام. وهذه الأدوات في حالة الحل والاستقرار نجدها تعلق في داخل البيت وتعطي شكلاً زخرفياً جميلاً يزين البيت. داخل الصورة».

من الأدوات المنزلية أيضاً البَطَّة وهي من أهم الأدوات، وتستخدم لحفظ السمن والدهن، وتصنع



بناء حائط القطية الدائري، وبناء هيكل القطية من الحطب والقنا الذي يأخذ الشكل المخروطي.

من الفخار، وينسج له غطاء من سعف الدوم يغلف بالجلد، «انظر الصورة».

كذلك من أواني الطعام المهمة القدح الذي يتم حفره من الخشب، ويستخدم كإناء لأكل العَصيْدة التي تصنع من دقيق النذرة، وغيرها من أنواع الطعام الأخرى. «انظر الصورة».

## القُطيَّة:

القُطيَّة هي نمط السكن المرتبط بالقرى الثابتة المستقرة، وهي تشيّد في المناطق التي تعتمد في اقتصادها المعيشي على الزراعة، عرفتها منطقة شرق السودان بالإضافة إلى كما عرفتها أيضاً منطقة غرب السودان بالإضافة إلى مناطق جنوب النيل الأزرق ومناطق جنوب كردفان ودارفور، ونجد أن القُطيَّة تمثل تراثاً مشتركاً نجده في جل مناطق السودان، وهذا النمط من البناء نجده متجذرا في تاريخ السودان القديم، حيث بين شارلس بونيه وجود هذا النوع من البيوت في الحضارات المحماري في فترة حضارة كرمة، ويمثل أقدم دليل على وجود هذا النوع من البيوت في الحضارات

السودانية القديمة 13. عليه تمثل القُطيَّة نمطاً معمارياً يعبرعن هوية السودان الثقافية؛ وذلك لأننا نجدها في كل المناطق بنفس الشكل، كما أنَّ لها وجودا في التاريخ القديم، وهذا يؤكد أصالة هذا النمط الذي يمثل مكوناً من مكونات الثقافة السودانية التي تعبر عن الجماعات والمجموعات المختلفة على اختلاف مناطقها الجغرافية.

تتكون القطية من جزأين. الجزء الأول حائط دائري يبنى بالطوب اللبن الذي تتم صناعته محلياً من الطين المذي يتم تخميره بخلطه بروث الحيوانات «الزبالة»، ويخلط بكسارنبات القش؛ ليجعل عجينة الطين متماسكة، ويضرب بقالب من الحديد. وبعد صناعة الطيوب يقوم «الأسطى» الذي يقوم بعملية البناء بتخطيط القطية بعمل «الساس»؛ وهو عبارة عن بتخطيط القطية بعمل «الساس»؛ وهو عبارة عن خندق بعمق 60 سم في شكل دائرة قطرها 2,50 متر، ويبدأ في عملية البناء بالطوب إلى أن يصل ارتفاع متر ونصف. ويُترك لمدة ثلاثة أيام إلى أن يجف الحائط؛ وبذلك يكون جاهزا لبناء القطية من فوقه 14.

تتكون مواد بناء القطية من الحطب والقَنَا، ويتم بناء الهيكل بالحطب بشكل مخروطي، وتستخدم



طريقة نسيج القَشْ باستخدام أداة المُنْفَالَة الخشبية.

شرائح مادة القنا لماء الفراغات بين المسافات بين الحطب، ويتم بناء الهيكل الخشبي المخروطي على الأرض وبعد اكتماله يتم رفعه في أعلى مبنى الحائط الدائري من الطوب اللبن، وعادة تتم هذه العملية بنداء الرجال والشباب في القرية، وهذا يمثل شكلا من أشكال النفير، أي العمل الجماعي من أجل التكافل الاجتماعي. وبهذه المرحلة تكون القطية قد أخذت شكل الهيكل العام. «انظر الصورة».

بعد ذلك تأتي مرحلة نسيج القش؛ وتبدأ عملية النسيج من أسفل إلى أعلى، حيث توضع حزمة من القش ويكون طرفها المقطوع لأسفل، ثم توضع من طرف نهايتها حزمة أخرى وتثبت بربطها بشريحة من القَنَا، ويتم طرقها بأداة خشبية تسمى المُنْفَالَة، «انظر الصورة».

يستمرالأسطى في نسيج القَشْ من كل الجوانب على الهيكل من الحطب المخروطي الشكل، ويأخذ شكل النسيج شكل هذا الهيكل إلى أن تلتقي رؤوس حزم القسش في أعلى القطية، وتسمى هذه المنطقة «الرميْلَة»، وهي مكان التقاء القش، ويتم نسجها

بالحبال الملونة لتعطي شكلاً زخرفياً. وبذلك يكون بناء القُطِيَّة اكتمل. «انظرالصورة».

من الوحدات المعمارية الملحقة بهذا النمط من البناء نجد ما يعرف بـ «الرَاكُوْبَة»، وهي عبارة عن مظلة تكون غالباً ملحقة ببناء القطية من أجل عمل ظل أمام مدخل القطية، ليجلس عليه أهل الدار في أيام الصيف الحارقة، وتبني من نفس مواد بناء القطية وهي الحطب أوسوق الأشجار والقش، وتمثل الراكوبة أيضاً تراثا ماديا مشتركا يجمع بين كل الجماعات والمجموعات السودانية المختلفة، وأقدم إشارة لوجودها في التاريخ القديم في فترة حضارة كرمة 15، مما يؤكد مدى عمقها التاريخي وأصالتها في الثقافة السودانية، ونجد أن الراكوبة من أنماط المعمار المستمرة إلى يومنا هذا، وتعكس مجالات الـتراث بـكل عناصـره المرتبطـة بجوانـب الحياة الاجتماعية والاقتصادية والطبيعية وغيرها، كما تعكس العادات والتقاليد والمعتقدات، وهذه الجوانب المختلفة أوردها سليمان يحبى محمد في دراسته عن الراكوبة 16. «انظر الصورة».



الشكل النهائي لبناء القطية مع الراكوبة التي يتم بناءها من أمام القطية.

ذكر سليمان يحبى بأن هنالك عدة فوائد للراكوبة قائلاً:

«تتخذ الراكوبة شكلاً معمارياً يتناسب وطبيعة استغلالها. كما أن اسمها كثيراً ما يدل على وظيفتها. فالراكوبة المنزلية أي الملحقة بالبناءات المنزلية سواء بنيت أمامها أم بجوارها نجدها تستخدم في عدة أغراض. فهي قد تكون مظلة وتتخذ كظل ظليل وفي ذات الوقت منامة ومضيفة ومكان لغسيل الأواني ونظافة الملابس وطهي الطعام وحفظه "10.

القطية كنمط معماري من البيوت في السودان نجده في كل المناطق الجغرافية السودانية في الشرق وفي الغرب، ونجد كذلك الراكوبة كنمط معماري أيضاً نجده يرتبط بالقطية ويكون ملحقاً بها في كثيرمن الأحيان، وهذا الشكل المعماري يجب أخذه كنموذج يمثل مثالا يعبرعن العمارة التقليدية السودانية، ويعكس تراثها الذاخر بمجالاته المختلفة والمتنوعة، كما يعبرعن هويتنا الثقافية، ويبين مدى عمق أصالة هذه الثقافة، ويتناسب هذا المعمار مع بيئاتنا الطبيعية ومناخنا. ويمثل أيضاً تراثا مشتركا نبحث عنه ليعبرلنا عن مدى الوحدة برغم التنوع الذي يتبدى للعيان في الثقافة السودانية. «انظر الصور أدناه»، تبين وجود هذا النمط المعماري في مناطق السودان المختلفة.

الخاتمة:

من خلال الاستعراض السابق لأنماط البيت في كل من شرق السودان وغربه، نخلص إلى أن البيوت نوعان، نوع خاص بالجماعات والمجموعات الرعوية، لدى البجا والرشايدة والشكرية في شرق السودان في كل من ولايات البحر الأحمر وكسلا والقضارف، وهؤلاء يرعون الإبل، وكذلك الجماعات والمجموعات في شمالي كردفان ودارفور من الكبابيش والزيادية، بالإضافة إلى الجماعات التي ترعى الأبقار في جنوبي كردفان ودارفور وهم البقارة، وهذا النوع يأخذ أشكالأ مختلفة ؛ إما من شعر الأغنام والضأن والماعز والإبل مثل بيت الشعر، أو من السعف مثل بيت البرش، وهنالك نوع آخر وهو القطية بالإضافة إلى الراكوبة من القش، وهذا النوع خاص بالمجتمعات المستقرة وتعتمد في معاشها على الزراعة، وأهم نتيجة خرجنا بها من هذا الاستعراض أن هذه الأنواع والأنماط نجدها متشابهة ومنتشرة في كل السودان، وتعكس التراث المشترك، الذي يجمعنا نحن كسودانيين ويوحد بيننا، كما يوضح هذا التراث عادات وتقاليد البناء والفنون والمهارات الحرفية التقليدية المشتركة، مما يجعلنا نجزم بأن هنالك وحدة ثقافية برغم التنوع والتعدد في السودان، وهذا ربما يكون مرده إلى النشاط الاقتصادي المسترك، ووحدة العقل البشري على الرغم من اختلاف البيئات،

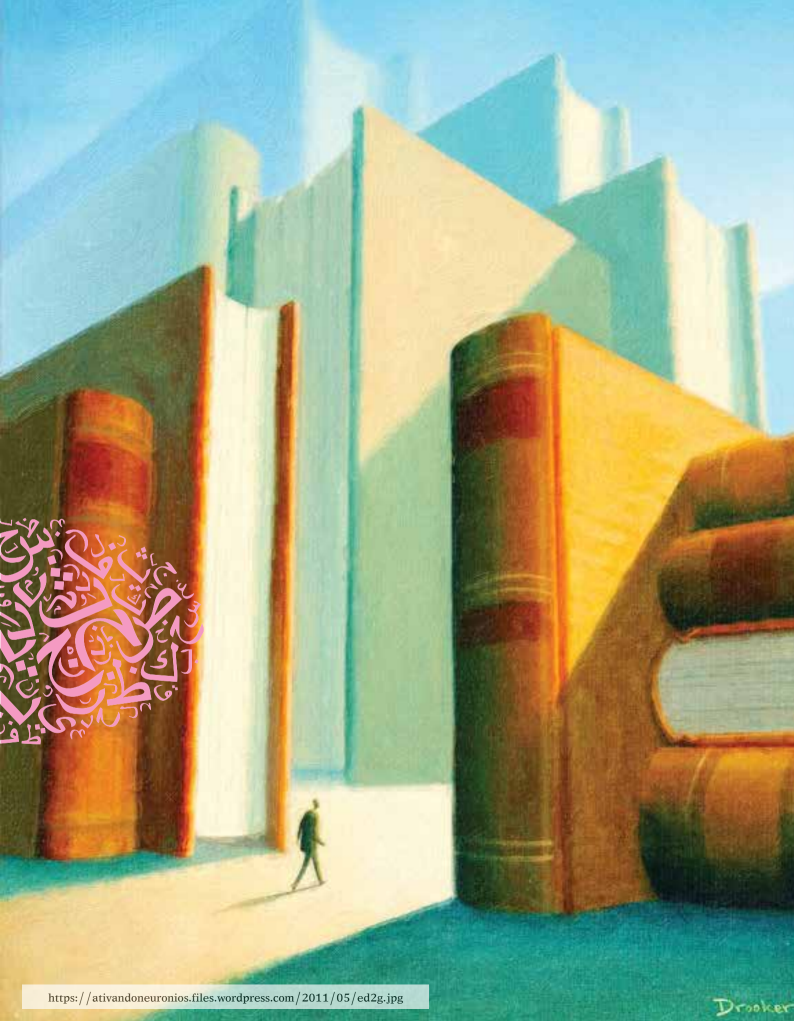
#### الموامش

- J.W.T, "The Nuba House", S.N.R, vol.14, No.2, 1931, pp,196-197.
  - 2. أوراق شجر الدوم.
  - 3. الأفرع الرفيعة للنباتات.
- من أنواع النباتات التي تعمر المنطقة ذات الأفرع الكثيفة.
- 5. عَنَاقْرِيْب: مفردها عَنْقَريْب؛ وهو عبارة عن سرير يصنع من العيدان الخشبية صغير الحجم، ينسج بالجلد، ويسمَّى أيضاً عَنْقَرَيْبالقِدْ"أو"عَنْقَريْبالسَيْر".
- 6. لـشرح الأثاثـات المنزليــة والأدوات في داخــل بيــت الــبرش اعتمــد الكاتــب عــلى المقتنيـات الموجــودة في متحــف الســودان القومــي للأثنوغرافيــا المعروضــة بالصالــة رقــم للأثنوغرافيــا المعروضــة الســافنا الفقــيرة والصحــراء أو بيئــة الباديــة، كذلــك انظــر مقــال الكاتــب أســعد عبــد الرحمن، "بيْــت البعَقــارة وتــور الحمــل"، مجلــة وازا، العـدد (15)، يصدرهــا مركــز تســجيل وتوثيــق الحيــاة الســودانية، وزارة الثقافــة، 2008م، ص، 106-97.
- 7. السِرُوْجْ: مفردها سَرْج؛ وهـ و عبـارة عـن مقعـد خشـبي يوضـع عـلى ظهـر الحمـار أو الحصـان أو الجمـل ليجلـس عليـه الشـخص الـذي يقـوم بقيـادة الحمـار أو الحصـان أو الجمـل.
- 8. المقصود من الثور هنا؛ الذي يستخدم لحمل الأدوات التي تشمل أدوات بناء البيت، والأثاثات، والأواني التي تستخدم في الطعام وغيرها من الأدوات، ويتم ترويد الثور على حمل هذه الأدوات، للإفادة منه في الترحال من منطقة إلى أخرى.
- إناء من القرع يستخدم لحفظ اللبن، وصناعة الزبد من اللبن.
- 10. مقعد خشبی لـه أربعـة أرجـل ينسـج

- بجلد الأبقار أو بالحبال التي تصنع من ألالياف نبات الدوم.
- 11. آسيا محجوب الهندي، سعاد عبد الصمد، "بيت البرش عند البجا"، مجلة وازا، يصدرها مركز دراسة الفولكلور والتوثيق الثقافة، 1985م، ص، 78.
- 12. آسيا محجوب الهندي، سعاد عبد الصمد، "بيت البرش عند البجا"، مجلة وازا، مرجع سابق، 1984م، ص، 80.
- 13. أحمد محمد علي الحاكم، شارلس بونيه، كرمة مملكة النوبة، اشراف صلاح الدين محمد أحمد، الخرطوم، الهيئة العامة للآثار والمتاحف، شركة الخرطوم للطباعة والنشر، 1997م، ص، 126–125.
- 14. فرح عيسى محمد، من تراث منطقة البطانة، الخرطوم، مركز تسجيل وتوثيق الحياة السودانية، وزارة الثقافة، 2016م، ص، 434.
- 15. أحمد محمد علي الحاكم، شارلس بونيه، كرمة مملكة النوبة، مرجع سابق، ص، 124.
- 17. سليمان يحي محمد، الراكوبة في الفولكلور السوداني، نفسه، ص، 26.

#### الصور

- تصويرالكاتب.
- متحف السودان القومي للأثنوغرافيا،
   الصالة الثانية، بيئة السافنا الغنية.
- 4. متحف السودان القومي للأثنوغرافيا،
   صالة بيئة البادية
- 6. متحف السودان القومي للأثنوغرافيا،
   صالة رقم (3): البادية،



220

### فضاء النشر

إطلالة على أعمال عبد العزيز المُسَلَّم الباحث والمبدع والراوي



#### أ. أحلام أبو زيد - مصر

# إطلالة على أعمال عبد العزيز المُسَلَّم الباحث والمبدع والراوي

كان اتجاهنا في باب فضاء النشر (جديد النشرسابقًا) خلال السنوات الفائتة قد ارتبط بمسارين: الأول موضوعي، مثل ملفات حول الألغاز أو الأدب الشعبي أو العادات والتقاليد أو الحرف الشعبية أو توثيق التراث الشعبية. إلخ، والثاني جغرافي، كأن نعرض لدراسات حول فولكلور الكويت أو البحرين أو سوريا أو السودان أو مصر أو المغرب. إلخ. وفي هذا العدد سنلقي الضوء على مسار آخر في باب فضاء النشر، حيث نسعي إلى التوسع في هذا الفضاء للتعريف بالإنتاج العلمي لبعض الرواد الباحثين والأكاديميين في مجال التراث الشعبي العربي.. ونرى أن هذا الاتجاه في فضاء النشر ربما يفيد بعض الدارسين الذيت هم في حاجة للتعرف على الاتجاه المنهجي لعلم من الأعلام. وكنا قد اتخذنا هذا الاتجاه في بعض الأعداد السابقة احتفاء بذكرى عدد من الرواد.. غير أننا سنحاول هنا التعريف بالإنتاج



العلمي للرواد والباحثين من منطلق رصد أعمالهم والوقوف على مسيرتهم العلمية من ناحية، والتشجيع على التواصل بين العاملين في المجال من ناحية أخرى.

#### عبد العزيز المُسَلَّم عاشق التراث:

هوابن الشارقة التي ولد فيها عام 1966، وهو باحث في التراث الشعبي بالفطرة، وشاعر وكاتب، تشيرسيرته الذاتية إلى اهتمامه بماكان يدور حوله من مناسبات شعبية وعادات وتقاليد ومعارف وفنون، استطاع أن يحفظها ويسـجلها في ما بعد، سـواء في مقالات منشورة أو كتب، أو من خلال عشرات البرامج والحلقات الإذاعية والتليفزيونية العربية. حصل على درجة الدكتوراة في التاريخ والتراث من جامعة الحسن الثاني في المملكة المغربية. يشغل الآن منصب رئيس معهد الشارقة للتراث، وهو إحدى المؤسسات الثقافية المهمة في حكومة الشارقة يختص بعرض التراث الإماراتي والعربي. ارتبط إسم المُسَلَّم بالتراث الثقافي عامة، والحكايات الخرافية بصفة خاصة، حيث تصدى لإعادة تقديم مجموعات من الحكايات الإماراتية ونشرها، وقد رأس - ولا يزال -تحرير مجلة الموروث، وهي مجلة علمية فصلية محكمة تعنى بالتراث الثقافى، يرأس كذلك تحرير مجلة مراود التى تتوجه إلى القارئ العام والجمهور الأوسع بما تقدمه من موضوعات تراثية متنوعة. وعلى المستوى الدولي ساهم المُسَلَّم بدور نشط في اتفاقيات اليونسكو للتراث غير المادي والتراث العالمي، فضلاً عن دوره الفعال في حماية الملكية الفكرية (الوايبو)، وهو عضو تنفيذي بالمجلس الدولى للتراث الثقافي ICCROM، ورئيس المنظمة الدولية لمهرجانات الـتراث الشعبي CIOFF بالإمارات، وعضو مجموعة أسابيع الشارقة الثقافية العالمية. وقد استطاع المُسَلِّم أن يؤسس لثلاث فعاليات مهمة من خلال عمله بإدارة التراث والشؤون الثقافية بدائرة الشارقة للثقافة والإعلام، ثم معهد الشارقة للتراث الذي نهض على تراكم الخبرات السابقة في شأن التراث الثقافي منذ تسعينيات القرن العشرين، في مقدمة هذه الفعاليات الكبرى: أيام الشارقة التراثية التي تعدمن أكبر الفعاليات

التي يقيمها المعهد، بل أكبر تظاهرة ثقافية شارقية، تنطلق سنويًا خلال شهر أبريل. وكذلك «يوم الراوى» الذي يحتفى بالكنوز البشرية والروايات الشفاهية، الذي تغير إسمه مع اتساع نطاقه وبرامجه إلى «ملتقى الشارقة الدولي للراوي»، ثم «ملتقى الشارقة للحرف التراثية » الذي يُعد من أهم التجمعات الثقافية التي تحتفى بالحرفيين والعاملين في مجال الحرف الشعبية. نُشر لعبد العزيز المُسَلِّم الكثير من الإصدارات العربية، منها: موسوعة الكائنات الخرافية في التراث الإماراتي: دراسة في المخيلة الشعبية - الثقافة الشفهية: رؤية في أهم منابع الثقافة الشعبية في الإمارات العربية المتحدة-خراريف- المعنى: أحاديث الأوائل من الذاكرة الشعبية-النية ذهب (حكايات من تراث الإمارات) - أمثال السنع - صوغة (مجموعة شعرية) - نجمة في الحديقة -جحا والباب- عويد الحنا (حكايات للأطفال)- رادا (حكاية) - وهل تعلم (شعر شعبي)، وغيرها.

وقد نشر للمسلم عشرات المقالات والدراسات في موضوعات التراث الشعبي الإماراتي في اللهجة الإماراتية والأزياء والزينة وفنون الحكي والأغاني الشعبية والحرف.. إلخ. وقد حصل المُسَلَّم على الكثير من شهادات التقدير المحلية والدولية، منها شهادة الأداء الحكومي المتميز في الخدمة العامة عام 2003 من حكومة الشارقة، وشخصية العام الثقافية من جريدة الخليج عام 2012، ووسام المبدعين الخليجيين المختصة بالبحث في التاريخ الشفهي بالكويت عام 2014، وجائزة العويس للابداع لأفضل كتاب للطفل عام 2015، عن كتابه «أمير البحار».

#### مشروع المُسَلّم حول الحكايات الخرافية

أشرنا في مقدمة المقال إلى اهتمام المُسَلَم بالحكايات الخرافية بشكل عام، وقد الخرافية بشكل عام، وقد انعكس ذلك في عدة طبعات لمجموعة من الكتب التي تحمل هذا المضمون، وكان قد نشرها من قبل في بعض الدوريات العربية. ونشيرهنا إلى كتاب «خراريف» الذي صدر عن دائرة الثقافة والإعلام بالشارقة 2007، وقد

أشرنا في العدد 11 إلى هذا العمل الذي قام فيه المؤلف بجمع ميداني لما توفر له من روايات حول الكائنات الخرافية بالإمارات، وهي حوالي عشرين كائنا خرافيا تنوعت أشكالها كما تنوعت التصورات الشعبية حولها. ويشيرالمؤلف في مطلع كتابه بقوله: «جميل أن نقتحم أسوار الخروفة في الإمارات فهي تعبير صادق عن خلجات النفس والروح، فقد ظلت «الخراريف» وهي الجمع للخروفة تروى فقط ولاتفسر، وكانت جميع عوالمها محجوبة معزولة عن التداول والمناقشة». ويقدم المؤلف عشرين كائنا خرافيا ذابت فيها الفوارق بين التصورات الشعبية والحكايات الخرافية. وبنزعة الباحث قدم عبد العزيز المُسَلَّم دراسة حول الأدب الشعبي وأنواع الحكايات الشعبية بالإمارات. أما الخراريف فقد عرضها مستعيناً بالمادة الميدانية التي جمعها من الرواة، فضلاً عن المادة المرجعية حيث قدم ما ورد حول كل كائن خرافي في معاجم اللغة، شم في التراث الإماراتي والتراث العربي والعالمي، لنجد أننا أمام مادة تنوعت بين الدقة البحثية والإبداع الروائي.

وبعد عشر سنوات يتوسع المُسَلَّم في هذا الكتاب ليقدمه كموسوعة متخصصة في الموضوع، حيث صدرت عام 2017 الطبعة الأولى لموسوعة الكائنات الخرافية في التراث الإماراتي: دراسة في المخيلة الشعبية في 560. كما قدم الموسوعة مترجمة في المجلد نفسه إلى اللغة الإنجليزية. وبصدور الموسوعة أصبح هذا الموضوع من المشاريع العلمية التي استحوذت على اهتمام المُسَلَّم، وقد طلب منه ترجمتها إلى لغات أخرى غيرا لإنجليزية، وبدأ الاهتمام بالموضوع يتوسع على المستويين العربي والدولي، وقد صدر من الموسوعة طبعة أخرى عام 2020. وقد كتب المقدمة العلمية للموسوعة مصطفى جاد، كما ذُيلت بمجموعة دراسات عن الموسوعة بدأت بدراسـة باسـم عبود الياسـري بعنـوان «الخرافـة فعل إنساني لمواجهة الخير»، ثم دراسة دلال جويد بعنوان «الخراريف خيال يبنى قيم الواقع»، وأخيرًا دراسة رسول محمد رسول بعنوان «قراءة في بنية الموروث الحكائي الشعبي في الإمارات». ويسجل المؤلف حكايته مع الكائنات الخرافية مشيرًا لارتباطه بمنطقة خورفكان

التي تتألف من مجموعة من القرى المتقاربة تحتضنها سلسلة من الجبال، ومن ثم حفلت بالعديد من المعتقدات الشعبية المرتبطة بالكائنات الخرافية، والتي كان يُعتقد أنها تزور منزل العائلة مما دعا الأم للبحث عن الوصفات الشعبية لإبعادهم كالملح والعتم وتركة صالح وغيرها من الوصفات التي كان يجب وجودها في البيت لإبعاد زوار الغفلة. كما يسجل المُسَلَّم اهتمامه بتسجيل المأثورات الشفاهية عن والدته وهو في مرحلة الإعدادية، ثم انضمامه للدورات التدريبيلة بمركز التراث الشعبي لدول الخليج العربي، ثم تجربة دائرة الثقافة والإعلام بالشارقة، ثم قصة ترميم المدينة القديمة بالشارقة التي واكبها العديد من الروايات والمحاضرات حول الكائنات الخرافية لـدى الإماراتيين، وينتهـى المُسَلَّم بقوله: أكاد أجزم أن كتاب «المستطرف في كل فن مستظرف» للأبشيهي، وكتاب «بدائع الزهور في وقائع الدهور» لابن إياس، كانت محفزة في على أن أتابع في هذا الباب.

تضم الموسوعة جميع ما عكف على جمعه المؤلف من روايات حول 33 كائنًا خرافيًا، صُنفت حسب الترتيب الهجائي. وقد استطاع أن يقدم مادته الميدانية بمنهج رصين من خلال لقائم بمجموعة من الرواة الثقاة الذين جلس يسمع منهم ويدون أحاديثهم حول الموضوع، وقد اتبع سياقا موحدا في جمع مادته واستخلاص المعلومات، فقدم في بدايـة كل مادة أصل تسمية الكائـن الخرافي، ثم التفسير اللغوي للإسم لنتعرف على ملامحه، ثم أماكن انتشاره في الإمارات، ثم شرع يبحر في كتب التراث العربي للوقوف على تأصيل عربي للكائنات الخرافية التي جمعها. وينتهى بالرواية الشفهية التي جمعها. وقد التزم المؤلف أيضاً بالبعد الجغرافي والمناطق الثقافية بدولة الإمارات، فنجد مواد ممثلة للبيئات الساحلية والصحراوية والجبلية. كما عرض لكائنات يمكن أن تندرج تحت ما يُعرف بالبشر وأنصاف البشر، مثل: أم الدّويس (ذات المنجل) - أم الهيلان (العجوز الشمطاء) - غريب (النحيل الجبار) - روعان (مزدوج الشخصية). كما عرض لكائنات خرافية اتخذت هيئة النباتات والحيوانات والطيور مثل: أم الصبيان (دجاجة وفراخها) - أم كربه وليفه (النخلة) - بعير بـلا راس (الجمل المنحـور) - بعير

بو خريطـه (الجمل ذو الكيـس) - بو سـولع (المفترس) -سـدرة الصنم (سـدرة وادي الحلو) - أم رخيس (طائر الرخم) - حمارة وكلاب القايلة. كما تضمن الموسوعة كائنات خرافية من الجمادات والجن والشياطين مثل: بو راس (يدأسد ورجل حمار) - خطّاف رفّاي (بوشريع) -شنق بن عنق - كهف الدّابه - جني المريجه - حصه وعيالها - فتّـوح (عفريت القرم) - جـنى الرقّاص - عثيون (الياثوم) - سويدا خصف (سلة التمر). أدخلنا عبد العزيز المُسَلَّم بموسوعته إلى عالم ساحر بحق.. كائنات خرافية تتعارك مع البشر، أوتبادلهم الغناء الجميل..أو تفترسهم، وكائنات تظهر في البروالبحر، وتظهر في اليقظة آناء الليل ووضح النهار. وقد تظهر في الأحلام مثل عثيون الذي يعبث بمنامات الناس. وقد تتخصص في خطف الأطفال كأم الصبيان وبعيرب وخريطة والهامة وبو سولع. نقرأ في الموسوعة عن كائنات تظهر في البحر مثل شنق بن عنق، أو تعترض السفن مثل خطاف رفاى الذى يظهر في شكل شراع. وقد تتشكل في صورة امرأة جميلة تغوى الرجال كأم الدويس. وقد تتطفل على البيوت وتحسد الناس كأم الهيلان العجوز الحاسدة قبيحة الخلقة. وقد نشاهد كائنات تخصصت في اللعب بالناس واللهو بمشاعرهم كجني المريجة. أو تؤذى البشر مثل روعان الني كان بحاراً ماهراً ثم أخذ يعترض الناس دون إرادة منه.. كائنات قد تظهر عندما يكون القمر بدراً مثل «بوراس» المستذئب الذي يصارع من يقابله في خفة لا تتناسب مع حجمه. ومنها ما يظهر في جميع الأوقات وفي الأماكن الآهلة بالسكان. كائنات قد تظهر مبتورة اليدين مثل بابا درياه الذي يخيف البحارة.. وقد تتشكل الكائنات في صورة حيوان كالبعيرالذي ذبح ولم تخرج روحه مع رأسه المقطوعة فظل هكذا. وقد تكون نخلة «كأم كربة وليفة» النخاه القبيحة التي تلبسها الجن لتؤذى بها الناس وتعذبهم. وقد يكون طائرا كأم رخيش الطائر الضخم الذي ينذر وجوده بالخراب والدمار. وهناك كائنات خرافية لطيفة تصاحب الناس مثل «جني الرقاص» الذي لا يعمل إلا إذا أقيمت له الاحتفالات والأغاني. و «سويدا خصف» التي تظهر في شكل تمرة سوداء محفوظة في خصف. وقد ترتبط الكائنات الخرافية ارتباطًا وثيقًا بالبشر «كحصة وعيالها» الجنية

التي يعرف سرها عبد الله الرجل الغريب الغامض صاحب العلم الباطني. يقدم المؤلف بلغته المميزة هذه الكائنات الخرافية، وكأنه يوجه دعوة مباشرة للمبدعين في الأدب والفن والسينما لأن يستلهموا منها ما يشاءون من موضوعات. وقدمت الموسوعة تصورًا تشكيليًا للكائنات الخرافية من خلال تنفيذ الكتاب على الرسم، إذ استعان المؤلف بأربعة رسامين اعتمدوا على قراءة المأشورات حول هذه الكائنات وأطلقوا العنان في رسمها بالألوان، وهو جهد يُضاف للموسوعة. كما قدم المؤلف بليوحرافيا عربية مختارة حول الكائنات الخرافية.

#### اهتمام المُسَلَّم بالثقافة الشفهية

المتتبع لمؤلفات المُسَلَّم سيلاحظ اهتمامه بتسجيل ما حفظـة من مخزون تراثي في الذاكرة ثم إعادة كتابته مرة أخرى بمنهج علمي يتميز بالسهولة والوضوح. وفي هـذا الإطار صدر كتابه «الثقافة الشفهية: رؤية في أهم منابع الثقافة الشعبية في الإمارات العربية المتحدة» عام 2014 في طبعته الثانية عن دائرة الثقافة والإعلام بالشارقة، وقد أشرنا لهذا الكتاب أيضًا في عدد سابق حيث اشتمل على خمس دراسات، بدأها المؤلف ببحث بعنوان «في الـتراث والثقافة الشعبية: دعامـة الهوية وإثبات الوجود»، ناقش فيه إشكالية الاهتمام بالتراث والتعاطى معه ، باختلاف المستويات الثقافية لفئات المجتمع، كما تتبع مفهوم الثقافة الشعبية وارتباطها بالتأدب والتهذيب، أما التعليم فتقابله المعرفة الشعبية. ثم انتقل لمرادفات أخرى كالتراث والفولكلور والتراث الثقافي. وقد وصف الوضع الراهن بإشارته إلى أن المُطَّلع اليوم على ما تعانيه النتاجات الثقافية المحلية، في الخليب عموماً وفي الإمارات على وجه الخصوص، يلاحظ غُربة وبُعْدا عن المتلقى العادي، وأن هذه النتاجات غيرشعبية، ولم تخرج من المنبت الطبيعي للثقافة المحلية (التراث الثقافي). وهي في الغالب إما متعالية مترفعة، أو متجاهلة مستخفة بهذا التراث، مما أوقعها في إشكالية كبيرة، فالصنف الأول المتعالى المتعجرف أعجب بثقافات أجنبية غريبة، جعلته كمن

نسى مشيته ولم يتمكن من تقليد مشية الآخر، أما الصنف الثاني المتجاهل المستخف فهو الندي انكبّ على ما يسمى الأدب الرسمى أو الأدب الفصيح، ويلغى كل ماليس فصيحا بدعوى القصور، متناسياً بذلك أن هذا التراث الثقافي الشعبى هونتاج تراكمات ثقافية أدبية وفنية فصيحة تناقلت بين الناس شفاهة، وهو نتاج تجارب وممارسات ومعارف وعادات مختبرة وموثقة. أما الدراسة الثانية فجاءت بعنوان «الساحل: الاسم القديم للإمارات العربية المتحدة» حاول فيها الكشف عن ملابسات تسمية الإمارات القديمة، وما يكتنف تلك التسمية من غموض أو عدم وضوح، لأسباب عدة أهمها عدم الاكتراث. والساحل- كما يشير المؤلف-منطقة تاريخية قديمة تقع في شبه الجزيرة العربية في جنوب غرب قارة آسيا مطلة على الشاطئ الجنوبي للخليج العربي، لها حدود بحرية مشتركة من الشمال الغربي مع قطر، من الشمال والغرب مع المملكة العربية السعودية ومن الجنوب الشرقى مع سلطنة عُمان، لها ساحل آخر هو ساحل الشميلية يمتد من رأس الخيمة مروراً بدبا وخورفكان والفجيرة حتى كلباء وينتهى في منطقة خطمة ملاحة الفاصلة بين الإمارات وعُمان، ويتصل ساحل الشميلية جغرافيًا وطبيعيًا بسهل الباطنة في سلطنة عُمان. بانطلاق الكشوف الجغرافية الأوروبية منذ مطلع القرن الخامس عشر كان (الساحل) ضمن المناطق التي أغرت الأوروبيين لاستكشافها والسيطرة عليها، ومن ذلك الحين والساحل يدون في الوثائق والمراسلات والخرائط وفق الحالات السياسية والأحكامات العسكرية والأمزجة الشخصية الخاصة بأولئك الأوروبيون، فيسمى ساحل عُمان أو الساحل المتهادن أو المهادن أو الساحل المتصالح أوساحل القراصنة. وبسبب الانقسامات الداخلية والفرقة، برزت أسماء إمارات مثل (أبوظبي، الشارقة، رأس الخيمة) المكونة للساحل والأحلاف القبلية القوية (القواسم وبني ياس) التي تقاسمت السيطرة البرية والبحرية وطغى إسمها على الإسم العام للمنطقة. لكن تأصيل هذا الإسم بات صعبًا لغيابه في غالبية الكتابات التي أعقبت الكشوف الجغرافية سواء الأجنبية أو العربية منها، لتأثرها بتداعيات تلك الكشوف، ولاعتماد

الكتابات التاريخية العالمية على المنشور التاريخي الأوروبي، حــتى دولة الإمارات وهي المعنية بهذه التسمية أكثر من غيرها لم تسع طوال مدة تاريخها الاتحادي إلى تثبيت هذا الاسم الذي نعتبره مشرفًا، ونبذ الأسماء ذات النعوت الاستعمارية المعادية، فتأصيل هذا الاسم كان يستلزم جهدًا خاصًا لاستخلاصه من بين آلاف الكتابات التاريخية، كما يتطلب الاستناد إلى التاريخ الشفوي وإلى الأدب الشعبى (الشعر الشعبي والأمثال الشعبية والحكايات الشعبية والسير) لكن اعتماد الدولة في العقدين الأولين من قيامها على مؤرخين وكتاب من غير الإماراتيين (الساحليين) غيّب الاسم لاعتماد أولئك على المصادر الأجنبية فقط. ويتساءل المؤلف: لماذا الساحل؟ إن من أهم أسباب تسمية الإمارات قديمًا باسم (الساحل) هو وقوع جل مساحتها على ساحل طويل يقدر طوله بحوالي 700كم، كما أن أهم المدن كانت مدن ساحلية تمتد بامتداد الساحل ولايتجاوز عرضها بضع مئات من الأمتار، ثم يحدها سورمنيع ليحصرها على الساحل بما يؤكد غلبة هذا الاسم عليها. السبب الآخر هو عدم وجود كيان سياسي موحد، أو زعامة واحدة للمنطقة فغلب ذلك الاسم الوصفى ليعبر عن النطاق الحدودي والجغرافي. ومما يمكن اعتباره سببًا في التسمية أيضًا هو العمل الرئيسي لسكان المنطقة ومورد اقتصادهم الأوحد، وهو المهن والتجارة البحرية، فأهم سـت ركائـز لاقتصاد المنطقة هي (الغوص على اللؤلؤ، صيد الأسماك، الحجارة المرجانية، المغر، صناعة المراكب، النقل النهري)، وكل من أراد نموا اقتصاديا قصد الساحل، وكل من جاء بخير جاء من الساحل، فتركزت التسمية. ثم عرض المؤلف للساحل في اللغة والتراث اللغوي والثقافي المحلى، كما عرض لها في المصادر والمراجع الأجنبية، وعرض للخنجر الساحلي الذي كانت تشيع صناعته في الإمارات وعمان حتى الآن، والساحل في الشعر الشعبي، وفي الأمثال الشعبية الإماراتية ومنها المثل الشعبي الشهير «بلادي ما أبيع بها ديار حسا ولا ديار عامر» كناية عن الولاء للساحل وعدم تعويضها بالإحساء أوبعمان (بلاد عامر). ولايزال العمانيون يسمون أهل الإمارات بأهل الساحل، وينعتون واحدهم باسـم «ساحلی».

أما الدراسة الثالثة فجاءت بعنوان التاريخ في الذاكرة الشعبية: ودوره في حفظ الرموز والأحداث المحلية، حاول فيها إلقاء الضوء على أنماط من التاريخ في الذاكرة الشعبية الإماراتية، ومحاولات حفظ أشكال مختلفة من الأحداث المحلية والرموز التي تعبرعن أصل الحقائق ومجهولها، مع بيان دور الرواة والإخباريين في ذلك. ويضيف المُسَلَّم أنه قد ظهر عند أهل الإمارات ما يسمى «الغطو»، والغطوهو الستروالتغطية، فإذا ألّف الشاعر قصيدة فيها بوح لما يخالف رغبات السلطة يقال له «سـوغطو» حتى لا يكتشـف وهكذا لوقـدر المؤرخون والباحثون عمومًا على تعلّم أسرار الغطو لاستطاعوا فهم الكثيرمن الأحداث التاريخية والمشاهد السابقة التي لم يستطع كتابها تفسيرها تفسيرًا منطقيًا لجهلهم بحلقات مفقودة هي خبيئة في الذاكرة الشعبية، أما الشيفرات أو الأبجديات السرية التي تستخدم في هذا الغطوفهي أنواع أبسطها «الجمّل» أو كما يحب تسميتها الناس «الأبجدي» وهو حساب «الجمّل» المعروف برموزه العددية، أما النوع الثاني فهو «الريحاني» وهو أصعب من «الجمّل» من حيث أن كل جماعة يمكنها الاتفاق على رموزخاصة بهامع ثبات القاعدة وهذا النوع يسمى في باقى دول الخليج «درسعى» ومثالنا على ذلك:

### صايف هوانا صايف واللون كالياقوت يف ملتقانا وايف مشمش وخوخ وتوت

أما دراسته الرابعة فكانت حول «القيظ» والمقصود هنا فصل الصيف والذي يمثل انقلابًا تامًا لنمط الحياة في الإمارات. والقيظ أو فصل الصيف أوله برج السرطان وهو شديد الحرارة يليه برج الأسد ثم السمبلة التي تبشر بنهاية القيظ، وللقيظ معان كثيرة منها بمعنى بشارة نضوج الثمر، فيقولون (قاظت نخلكم) أي بانت تباشير نضوجها، والقيظ عند العرب خمّارة الصيف، و(قاظ) بالمكان و(تقيظ) به في الصيف والموضع مقيظ. و(قاظ) يومنا اشتد حرّه (الصحاح). وتعرض الدراسة لموضوعات متنوعة مرتبطة بالقيظ وتعرض الدراسة لموضوعات متنوعة مرتبطة بالقيظ واللون والفرصاد (التوت)، والنبج، والبطيخ، والتين، واللمان. إلىخ. كما يرتبط بالقيظ والرمان. إلىخ. كما يرتبط بالقيظ عادة السفر عند

الإماراتيين الذين اعتادوا على الحياة في بيتين مختلفين كل عام، الأول هو «المشتى» أي بيت الشتاء، والثاني هو «المقيظ» أي بيت السيعرض «المقيظ» أي بيت الصيف. وتختتم الدراسة بعرض للألعاب الشعبية للأطفال كلعبة الطائرات الورقية، ولعبة «التيلة»، ولعبة «عمبر»، ولعبة «سيوف»، أما الألعاب التي تزدهر في فصل الصيف فتكون في أماكن المقيظ، وجميعها ألعاب ذات علاقة بالزروع ومياه الري والسباحة في البحر أو في الأحواض، ومن بينها: ديك وديايه، الصقلة، القحيف، قرقعانه.

والدراسة الرابعة خصصها المؤلف لبحث المعتقدات الشعبية والبحر، ويرى أن المعتقدات الشعبية تعتبرمن أصعب الموروثات الشعبية على الإطلاق، كونها غير معلنة، فمكانها الطبيعي صدور الناس، وكون الغالبية لا تصرح بها علانية لكنها تمارسها في سويعات المواجهة مع اللاوعي أو العالم فوق الطبيعي. ويأتي البحر في مقدمة الأشياء الملهمة للمعتقد الشعبي وهو في ذلك يتكون من ثالوث اعتقادي رئيسي تتشكل منه الملكات الإبداعية للقصص والشخصيات الخرافية وهذا الثالوث هو:

الماء + الملح + التيه = البحر.

وتفرد الدراسة لبعض الأمثال الشعبية والمأثورات القولية في هذا الإطار، مشيرة للمعتقدات المرتبطة بالإصابة (مستصيب أي به مس)، وأهم الكائنات الخرافية المرتبطة بالبحر. والدراسة الخامسة في كتاب الثقافة الشفهية كانت حول «المطر: صفاته ومعانيه وطقوسه»، وقد تعرض فيها المؤلف لمفهوم الماء وما يحمله من رموز تنحصر في ثلاث موضوعات: مصدر الحياة (ماء الحياة) - وسيلة طهارة (ماء الغسل والوضوء) - مركز تجدد وانبعاث. ثم استعرض موضوع صلاة الاستسقاء وهطول الأمطار وما يرتبط بها من معتقدات ومعارف شعبية. ثم موضوع «الاستطباب» من حيث قدرة مياه الأمطار على الشفاء لكثيرمن العلل بعد قراءة القرآن على كمية قليلة منها. كما ارتبط المطربيعض الطقوس خاصة إذا نزل عند ولادة طفل استبشروا به وظنوا به الخير والصلاح. ويعرض المؤلف لمجاري مياه الأمطار، ثم ما يعرف بأهازيج المطر في الإمارات وأشهرها أهزوجة «طاح المطر» التي مطلعها:

طاح المطربيد الله كسرحوى عبد الله طاح المطربرعوده كسرحوى سعوده طاح المطرمن فوق كسرحوى بن طوق

والدراسة الأخيرة في هذا الكتاب كانت حول المهن والحرف التقليدية في الإمارات، والتي قسمها المؤلف إلى عدة أقسام هي: الوظائف العليا أو القيادية مثل: الشيخ/الحاكم وهي أعلى منصب يمكن أن يشغله شخص، ثم نائب الحاكم - المشرع - القاضي -الكيتوب/الوزير-الوالي. ثم استعرض نمطًا آخر من المهن وهي «مهن البحر» وفي مقدمتها: الغوص-النوخذا-الطواش-المجدمي-الغيص-السيب-السكوني - الطباخ - الفيلج - الرضيف - التباب -النهام. ومن المهن الأخرى المرتبطة بالبحر: السالفة-الجلاف - السماك - مدوبي - العبار - المحصية (من امتهنوا تقطيع الأحجار المرجانية من قاع البحر). أما مهن المدينة فمنها النساي أو النساج - البناي -الصايغ - الكراني - المحلوي - العطار - الصفار -المقهوي- المشرخ- المخشب. ومن مهن البدو تعرض الدراسة لمهن مثل: الجفير (قصاص الأثر) - المكري أو راعى الجمال- المطارزي- الطناف- المظمر-لمحطية - المجلاد - الزفين - المخلب - الشباق - البرام -المحطب - الشاوي أو الراعى. كما ترصد الدراسة لعدة مهن وحرف مشتركة كالمعالج الشعبي والعطار. أما المهن النسائية فمنها: المطوعة والمحنية والبدويات اللائي اشتهرن بغزل الصوف. وتختتم الدراسة ببعض المهن المستحدثة والدخيلة كالخياط والبزاز والخباز. ويشير المؤلف في النهاية إلى أن هذه المهن في الفترة ما قبل الطفرة لم يبق منها إلا الذكريات الناقصة والمشوهة أحيانًا.

#### أمثال السنع:

وفي مجال الأدب الشعبي وأداب السلوك صدر لعبد العزيز المُسَلَّم كتاب أمثال السنع: باقة من الأمثال الشعبية الإماراتية، عن دار كلمن للنشر2020 في 98

صفحة من القطع المتوسط. وكان قد صدر عام 2018 عن معهد الشارقة للتراث، وقمنا بعرضه ضمن العدد 50، والكتاب يقع في 100 صفحة من الحجم الصغير، يبدأ الكتاب بمقدمة أشار فيها المؤلف إلى أن هذا المصنف الصغيري عوى نخبة مختارة من الأمثال الشعبية المتداولة في الإمارات العربية المتحدة، تناقلها الناس جيلاً من بعد جيل، من باب حب الحكمة والموعظة الحسنة، وقد حرص الإمارتيون دومًا على تداول الأمثال لما فيها من فوائد بعضها مستخلصة من العقائد الدينية، وأخرى من حكمة نبتت من تجارب إنسانية راسخة نابعة من هذه الأرض وأناس عايشوا واقع الحياة وتمرسوا فيها، وما سعى الناس إليها إلا امتثالاً لقول الله سبحانه وتعالى: (يُوْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُـؤْتَ الْحِكْمَـةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ البقرة /269 ، وفي الحديث: (عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لاحسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آتاه الله حكمة فهو يقضى بها ويعلمها).

ويعرف المُسَلَّم المثل الشعبي بأنه الشبه أو النظير، كلام يقال في حادثة أو مناسبة خاصة ، ويردد فيما بعد إذا سنحت مناسبات مشابهة للحالات الأصلية التي ورد فيها الكلام ، وفي المعجم الوجيز: المثل جملة من القول مقتطفة من كلام ، أو قائمة بذاتها تنقل مما وردت فيه إلى مايشابهه من دون تغيير . و «السنع » من أهم أبواب الأمثال الشعبية باعتبارها مؤشرًا سريعًا ودائمًا للتربية والتوجيه الاجتماعي ، فيها نحث الناس على التأدب والتحلي بالأخلاق الحسنة الجميلة ، كونها طريقًا للتفاضل والتميزيينهم ، واتباعًا لهدى كونها طريقًا للتفاضل والتميزيينهم ، واتباعًا لهدى مكارم الأخلاق ».

ويستكمل المُسَلَّم: الأمثال الشعبية طرف من أطراف الحكمة وامتداد لها، وهي من أقدم أشكال التعبير الشعبي الشفوية وأعرقها على الإطلاق، لكن المثل على خلاف معظم الحكم، يمكن أن يصدر عن أيَّ شخص كان مهما كانت طبيعته ومرتبته

الاجتماعية والذهنية؛ فالخطاب المثلي رصيد نابع من الجميع؛ من خاصة وعامة ومتعلمين وأميين. ثم قسم المؤلف كتابه إلى ثلاثة أبواب رئيسية تبين مضمون السنع، وهي:

- الآداب العامة: ويتفرع عنها آداب المأكل والمشرب وآداب الطريق.
- معاملة الآخرين: ويتفرع عنها آداب الضيافة وآداب الحديث والاستماع.
  - الأمثال المرتبطة بموضوع «القناعة».

ويعرض للمثل الشعبي مع شرحه شرحًا عامًا، وشرح غريب الألفاظ بكل مثل وإرجاع الحروف المقلوبة أو الكلمات المحورة وفقًا لتبويبها للمجالات الثلاثة. ومن ثم فالكتاب هنا موجه للجمهور العام أكثر منه للمتخصصين.. وقد قصد المؤلف أن يقدم شروحاته في عبارات سهلة تمكن القارئ من الاطلاع على الكتاب بأكمله بكل اليسر.

ويعرض في البداية إلى أهم الدراسات في التراث العربي التي تناولت الأمثال، مثل كتاب الأمثال في الحديث النبوي لأبي الشيخ الأصبهاني والأمثال والحكم لعلي بن محمد المواردي وكتاب الأمثال لمحمد بن أحمد البسّاك.. وهي كتب تُعد من أوائل الأجناس الأدبية التي عنى بها العرب.

والمثل في الإمارات يُقال إما بصيغته اللفظية الاعتيادية، وإما بإضافة لازمة تكميلية هي (يقول المثل )، وهي إضافة يُراد بها تقوية تأثير المثل، وإذا ما اشتهر أحد الناس بقول الأمثال سمي «المتوصف» ودأبوا على حضه على قولها متى ما كانت الحاجة مُلحّة إلى تقويم فعل خاطئ؛ (فيقولون له: شويقول المتوصف)، من باب دعوته إلى إلقاء مثل شعبي يعبرعن الحدث أو يصفه أو يسخر منه.

ودور الأمثال في الحياة الاجتماعية العامة والخاصة، لسم يكن هامشياً قط، بل كان دورًا رئيسيًا بامتياز؛ فقد حرص الأوائل من الأجداد والآباء والأمهات على التشجيع على حفظ الأمثال وتداولها وأخذ العبرة

منها.. لكونها ذات وقع مؤثر ولطيف، لاتؤذي المشاعر، ولا تجرح الإحساس، مختصرة الكلمات، بالغة التعبير، ذات تركيب موزون وبعضها مقفى، كما أن استحضارها أسهل من الشعر والحكاية لسهولتها في الحفظ والاسترجاع، ولا تُنسى لارتباطها بالأحداث، وكلما تعلق الناس بلغتهم وأمعنوا في استعمالها أكثروا تداول الأمثال، وكلما ابتعدوا عن لغتهم اضمحلت الأمثال حتى تختفي تمامًا، ويستعاض عنها بأقوال ضعيفة وأمثال أجنبية.

أما «السنع» فهو الموضوع الذي اختاره المؤلف للبحث عنه في الأمثال الشعبية الإماراتية، و«السنع» لغة هوالجميل الحسن، وهوالشئ الأفضل والشرف، والأسنع هو الشرف العالي، والأسنع الكبيرالفاضل، وقد جاء عند بن دريد، وهو العالم اللغوي الأقرب إلى لهجة الإمارات وعمان، أنّ الأسنع هوالطويل المرتفع العالي. ومن الأمثال التي اختارها المؤلف في الآداب العامة:

- (المذهب، والمعاني حروف): ومعناه سلوكك القويم ذوقيمة عالية ، وحديثك الحسن ميزة فضلى .
- (ازكر الناس باساميها عن تاكلك اثاميها): أي إدع الناس بأحب أسمائهم، حتى لاتسمع مايسيئك.

أما آداب الطريق فهي ذات معنيين رئيسيين، أولهما الطريق نفسه، وثانيهما الرفيق في طريق العمل وصحبة الأخيار الذين يحيلون دروب العمر الضيقة إلى مسارات واسعة رحبة:

· (الريل تمشي سالكة وين القلوب تود): أي الناس يقصدون في مسعاهم الذين يحبونهم فحسب.

وفي آداب الماكل والمشرب اختار المُسَلَّم بعض الأمثال منها:

- (أطعمه وطرّش كلبك ينبحه): أي لا تكرم الناس من جانب ثم تضرهم من جانب آخر.
- (إنت تـأكل وغـيرك يُعد الطعـام): أي لا تسـرف في موائـد الآخرين؛ فأنـت لا تعلـم حاجتهم.

- (عند اليواني محدياني، وعند الصياني مالي مكاني): أي يذم في الناس اجتماعهم على الولائم وامتناعهم عن العمل على مساعدة الآخرين.
- (لي يكبر اللقمة يغص بها): أي أن الأكل بنهم ليس الامضرة للنفس.

وفي الأمثال المرتبطة بالتعامل مع الآخرين، نجد في آداب التعامل مع الآخرين:

- (السدّ في وليته تحت الـ شرامدفون، ما اعلـم به خلايـق ولا الأهـل يـدرون): أي كتـم السـر دائمًا مـن أهـم الأولويـات في الحيـاة.
- (شي أفضح تركه أصلح): أي من الأفضل ترك الأعمال التي بها فضيحة.
- (حطمالك عند اللي عنه مال، وحط عيالك عند اللي عنده عيال): أي أن لكل من الناس اختصاصه؛ فتعامل معهم وفق ذلك.
- (إذا يتك العويا من السفيه خلها، حذرك من أردود الجواب الصنوت): أي ترفع عن تفاهات الأراذل فهذا أمر غير مستبعد.

وفي آداب الحديث والاستماع نجد بعض الأمثال التي تعكس ذلك، ومنها:

- (الرمسة قوت، لكنها خراب بيوت): أي أن كثرة الكلام معدوم الفائدة ضارة مهما اعتقدت أنها نافعة لك.
- (اللي ما يسمع شورمن يوده، ترى إبليس يلعب به): أي يجب على الإنسان أخذ مشورة ذوي الخبرة.

وفي آداب الضيافة، التي تعدركن رئيس في الحياة الاجتماعية الإماراتية، ومصدر للعز والفخر:

- (من لفا الأكرام ما حاتا العشا، ومن لفا الأبخال خلوه امحقور): أي أن تقصد كريمًا فأنت بمأمن من عاديات الزمن، لكن أن تقصد بخيلاً فلن تنال إلا الإهمال والصد.
- (البيت مايدخل من بابه، يندخل من أحبابه):أي

لن يقبل عليك الناس لكبرشأنك ومالك وجاهك، لكن لطيب أخلاقك ومحبتك.

وفي القسم الأخير من أمثال السنع الذي يشمل موضوع «القناعة» وهي عدم التطلع إلى ما في أيدي الآخرين، يختار المؤلف بعض الأمثال، منها:

- (إن ياد الزرع حصدناه وان تكدر رميناه): أي أن الحياة ربح وخسارة
- (اركب الهزيلة لين تحصل السمينة): أي اقنع بوضعك حتى تجدما هو أفضل منه.
- (بقیشة علی خلاك ولا أرنب مشروك فیه): أي حظك المتواضع قد یكون أجمل وهولك وحدك، لكنك قد تتمنى حظًا آخر لا تمتلكه وحدك إنما مع شركاء.
- (حـط راسـك في الخـداع واسـلم م الصـداع): أي لاتتدخـل في ما لا يعنيك تسـلم من كل ما من شـأنه يتعبك .

#### أحاديث الأوائل يسجلها المؤلف:

وفي عام 2020 صدر كتاب: المعنى: أحاديث الأوائل من الذاكرة الشعبية عن داركلمن للنشر، في 290 صفحة من القطع المتوسط، يقول عبد العزيزالمُسَلَّم في مقدمة الكتاب: جمعت في هذا الكتاب أقوالاً متفرقة من أحاديث الحكمة والسمر والفكاهة، التي كانت تدور في مجلس والدي عبد الرحمن بن محمد المُسَلَّم، رحمه الله، وهي باقة من أحاديث الأوائل التي تتناقل بين الناس من الذاكرة الشعبية. كان لوالدي - رحمه الله - أكثر من مجلس، أتذكر اثنين منها، المجلس الأول الذي من مجلس الشارة عيمان البتي بمدينة الشارقة، منذ بداية الستينيات حتى بداية بمدينة الشارة من مداية الستينيات حتى بداية

السبعينيات، ثم انتقلنا للعيش في مدينة خرف كان، عندما تم تكليف والدي تشغيل محطة الكهرباء هناك وتطويرها، والتي كانت تسمى (باور هوز)، وكان رواده من الشارقيين، ومن أهالي المنطقة الشرقية في خورفكان وكلباء ودبا والفجيرة، ومن سلطنة عمان، فقد كان والدي محبًا للناس، بشوشًا كريمًا سخيًا، يستبشر بلقاء الناس، والترحيب بهم. في مجالس والدي- يستطرد المُسَلَّم- كان الناس يتداولون موضوعات شي حول الذكريات، ورحلات المقيظ، والصيد والقنص، والأحداث التي مرت على المنطقة، وقد أوردت في هذا الكتاب مجموعة من تلك الأحاديث التي كانت تدور في مجالس الوالد بينه وبين أصدقائه من الرجال الطيبين الأجلاء، رحمهم الله وأدخلهم الجنة. وقد بادر المؤلف بتصنيف الكتاب بقوله أن هذا الكتاب يأتي من جنس الأدب الشفهي، أو ما يسمى هنا في الإمارات العربية المتحدة سوالف مجالس، وهي موضوعات متفرقة تحكى من باب الخبرات والفكاهة، وهي من أحاديث السمر.. والكتاب في ظني هو أقرب للتاريخ الشفهي بحسب ما جاء في مقدمة المؤلف، لأن الأدب الشفهي ه وجزء من مضمون الكتاب الذي يحول الكثيرمن العادات والتقاليد والمعارف الشعبية وفنون الحكى والحرف الشعبية .. إلخ .. أما الكتاب من الناحية الشكلية، فهو أقرب إلى الشكل الموسوعي، إذ يحوي 54 موضوعًا، مرتبة ترتيبًا هجائيًا، يبدأ بموضوع (الأرا والأرطا) وينتهى بموضوع (ورفجة: وهو قسم يقسم به أهل الإمارات). واختار المؤلف عنوان «المعنى» وهو يقصد المنطق والأخلاق الكريمة لأهل الإمارات، وقد يكون هذا المعنى غائبًا عن الأجيال الجديدة، لكنه واسع التداول بين القدامي من أجيال ما قبل السبعينيات.

وعلى هذا النحويحوي الكتاب واحدا وستين موضوعًا متنوعًا يحوي مختلف الروايات التي سجلها أبومسلم من خلال مشاهداته مجالس والده.. واختار عناوين لافتة لكل موضوع مثل: الأرناق الرولة الأسوار والموانع بنت المطر رسائل

قديمة - شيشة - العيد الأول - عيني عليك باردة -كل واسكت- المشموم- المعنى- ميلس. إلخ. وأول موضوعات الكتاب (الأرا والأرطا) نكتشف أنه نوع من النبات، الأراه مضرد، والجمع الأرا، هو نبات بري وجبلى، متوسط الطول، كثيف، لونه أخضر فاتح يميل إلى البياض، ويسمى «أملح» وطلعه يشبه القطن. كان الناس يقصدون أماكن وجوده، فيخرطون طلعه حتى يجتمع في أكفهم، ثم يجمعونه في وعاء لديهم، وفي البيت ينقى من الشوائب، ثم يوضع تحت أشعة الشمس حتى يجف. بعد أن يجف يـؤتى بالأرا فيوضع في وعاء، وتوضع معه خلطة من العطور تسمى «بضاعة» وهي مجموعة من الأعشاب العطرية والزهورات المجففة مثل الورس والورد البلدي والياس وجوزة الطيب ومواد أخرى.. فتخلط البضاعة مع الأرا، ثم توضع في الوسائد والمخدات، وتكون ناعمة ولينة وذات رائحة طيبة. وغالبًا ما تصنع من الأرا وسائد للأطفال حديثي الولادة، لأنها تريحهم وتساعدهم على النوم العميق. وتسمى تلك الوسادة «كتاه»، وهي عبارة عن حلقة مفرغة من الوسط. أما «الأرطا» فهو نبات شهيريوكل، وقد ذكره الفيروزآبادي في القاموس المحيط، بقوله: «شجر نوره كنور الخلاف، وثمرته كالعناب مرة، تأكلها الإبل غضة، وعروفه حمر، الواحدة أرطاة» يستعمله القوم هنا لدبغ الجلود. عرفه العرب قديمًا وجاء تعريضه في اللغة : أديم مأروط؛ أي جلد مدبوغ بورق الأرطى. كما أن ورق الأرطا وعيدانه الناعمة تفرم وتخلط مع اللبن، أو تطبخ مع السمك والأرز وتؤكل. وكذلك فإن أغصانه اليابسة التي مرعليها نصف عام تطحن وتغلى بالماء فتصيرصبغًا، تصبغ بها الأقمشة والملابس بلون حليبي، والأرطاة المرة المذاق تسمى «عِبلة - بكسر العين». وهو نبات كثير الخضرة، ينبت في السيوح، أوراقه مفتولة طويلة، وردها يسمى «فراخ» ذو لون أحمر، وقد اعتاد أهل الإمارات أكله كنبات من نباتات السلطة، فيقطع ويخلط مع الأرز وتسمى هذه العملية «مك» وتسمى الوجبة «مكيكة». وقد أورد أبو مسلم تعريفات مبسطة لبعض المفردات المستغلقة قبل كل نص،

ففي هذا الموضوع نجد شروحات لبعض الكلمات مثل: أملح: لون - البضاعة: خلطة عطرية - كتاه: وسادة مستديرة مرغة من الوسط - مكيكة: وجبة من الخضروات - الورس: مسحوق عطري - الياس: شجيرة. وهكذا نجدنا أمام عدة مفاهيم طرحها المؤلف من خلال موضوع واحد حول نوعين من الأشجار ليستخلص منها معارف حول العطور، والطعام، والوسائد، ودباغة المجارد، وصباغة الملابس. إلخ.

وحول النبات والأشجار أيضًا يطالعنا الكتاب على روايات سمعها المؤلف حول الرطب والرطيبات ونخيل البلح، و «الزعـترة» وهو نبات جبلي ينبـت في الوديان، و«السدرة» أو شـجرة النبـق وهي شـجرة كريمة عريقة وأصيلة، و «العود » وهو الأخشاب العطرية المشهورة عند أهل الخليج، و «الغيض» أو طلع النخل في موسم الصيف كونه أساس لقاح النخل، وفاكهة الإمارات، و «العنقلية» المصنوعة من الخشب وهي عود مدبب الرأس يستخدم في تخليل الأسنان وتنظيفها مما علق بها، و«كف إبليس» وهي شـجرة الصبار الشهيرة المملوءة بالأشواك، وشجيرة «المشموم» العطرية وأنواعها وشهرتها بين الإماراتيين. ويتسلل المؤلف بهذا الأسلوب إلى قلب وعقل المتلقى، فنجده يعرض لأشهر فصول الشتاء في الإمارات، والمعارف المرتبطة بألوان الطيف والألوان الأصلية، حيث جاءت تسميتهم للألوان حسب خصائص لهجتهم ومعطيات البيئة الطبيعية والاجتماعية المحيطة بهم.

وفي عالم الحيوان والحشرات يحدثنا المُسَلَم عن «بنت المطر» وهي حشرة جميلة من فصيلة العناكب تتمتع بزهو لونها وجلدها المخملي الناعم والتي وردت في القصص الشعبي الإماراتي، و«الصرناخ» وهي حشرة تبشر بقدوم الصيف حيث تطلق الصرانيخ صافرات الإنذار البشري. كما يحكي عن «ضروس الخيل» و«بو الصراصر» وهو نوع من القطط، فالقطة السوداء علامة الشؤم عند الناس، ومن المعتقدات الموروثة في الإمارات المساب إذا كان في البيت فهوي دعو بالخير والعافية لأهل البيت، أما القطة فإذا كانت في البيت فهي تدعو على أهل البيت بالعمى. كما يحكي عن «الحندول» وهو الغيراب الصغير والحكايات والمعتقدات المرتبطة به، الغراب الصغير والحكايات والمعتقدات المرتبطة به،

والأسماك التي تعدمن مصادر الرزق في الإمارات وما توارث حولها من حكايات.

وعلى مدار الكتاب يطالعنا المؤلف ببعض الروايات الحياتية التي ربما عشناها في أكثرمن سياق، فيتحدث عن التليفزيون الأول في المنطقة، والأحداث التي لازمت ظهورهذا الجهازبين الناس، وقصة العائلة المسكينة التي كانت تمتلك التليفزيون الوحيد في «الفريج» والتي لم تحتمل الجلوس في البيت من كثرة الطرق على بابها من قبل الأطفال. كما يحكى أيضًا عن أول جهاز راديو ظهر في الإمارات وقد سموه «رادو»، وكان مصدر إعجاب الناس ودهشتهم في البداية حتى اعتادوا عليه في المقاهي، وأصبح له أشكال متنوعة، وعندما أنشأ الإنجليز أول سينما في الشارقة توالت الوفود لمشاهدة الناس الذين يتحركون ويأكلون ويشربون وهم ملتصقون على الجدار، وكانت «السيلمة»، كما كانت تسمى، مكشوفة وأغلب المتفرجين يجلسون على الأرض. ثم يحكى عن «الرسائل القديمة» وظهور البريد أو «مندوب الفرح»، وكانت الرسائل آنذاك قطعًا أدبية راقية ، وقد أفرزت المراسلات منظومة من التقاليد الخاصة بهذا الفن، وهذه الحاجة الحياتية المهمة، أما السيارات فكان يطلق عليها «المواتر» في الذاكرة الإماراتية وعرفت ببعض الأنواع التي يفضلها الإماراتيون.

كما يتوقف عند عادات رمضان في الشارقة، ومشروب «الفيمتو» وهو الاكتشاف الأول للمشروب الشعبي جدًا في الإمارات خاصة في شهر رمضان، و «الفنيال» أو فنجان القهوة في اللهجة الإماراتية ذو النكهات والمذاقات العديدة، و «قهوة الكيف» والعادات المرتبطة بها، و «كل واسكت» وهي أغرب أكلة عرفها المؤلف وهو صغير، تذكره دومًا بالعيد والأيام السعيدة كالإجازات المدرسية والأفراح والمواسم، وهو طبق له أشكال وألوان عديدة. أما «اللارنجوش» فهو عصير البرتقال، و «مالح وسحناة» هي أطباق شهيرة في المطبخ الإماراتي، فالمالح يعتمد على أنواع معينة من الأسماك، أما السحناة فهي السمك المطحون من سمك صغيريسمي القاشع.

كما يحكي لنا حول المخبوزات الإماراتية، و «البرنيوش» وهـ والعيش المحمر الذي يطبخ مـع الدبس، وقد عُرف «العيش» في الخليج باسـم «الأرز».

نقرأ في الكتاب بعض الموضوعات التي تتناول صفات بعض الناس مثل «الزين» أو «الزينة» أي الشخص الجميل، أوالشيء الحسن، و«سامان ديقا» وهي تسمية هندية الأصل أي الرجل عديم المنفعة، فضلاً عن الأمثال الشعبية التي تتحدث عن العطاء والسخاء وخدمة الناس، والصبر كقيمة إنسانية أصيلة. ثم عادات الرواج التقليدية والتجهيزات التي تعدها العروس الإماراتية. كما يصف «الميلس» أو المجلس الإماراتي وماصاحبه من طقوس وعادات، و«فن النوبان» الشعبي الذي اشتهر على طول المناطق والمدن. كما يحدثنا عن حكايات الجدات للأطفال في هـذا الزمان، وأنواع الحكايات ومن بينها «خريريضة» وهى تصغير «خروفة» والتي تحوي حكايات عن عوالم البحر والصحراء والواحات والجبل، كما يحدثنا عن أنواع الحكايات ومن بينها «خريريفة» وهي تصغير «خروفة» والتي تحوي حكايات عن عوالم البحر والصحراء والواحات والجبل.

#### استلهام المُسَلَّم لفنون الشعر:

ارتبط ت إبداعات المُسَلَّم بحلقات تأثره بالتراث الشعبي، فلم يبتعد عن المجال في أعماله، خاصة في مجال الشعر، حيث برز في منتصف الثمانينات حتى منتصف التسعينيات كشاعر له أعمال منشورة منتصف التسعينيات كشاعر له أعمال منشورة على نطاق واسع، وبلغ اهتمامه بالشعر أن أسس مع أصدقائه مجلة «مزون»، وهي مجلة للشعر والإبداع الشعبي، وقد أبدع في مجال الشعر النبطي خصيصًا، وقد نشر في فترة مبكرة قصيدته «عرش الحسن» في وقد نشر في فترة مبكرة قصيدته «عرش الحسن» في التي كان يشرف عليها الشاعر الكبير حمد بوشهاب. وقد صدر له منذ عام 1990 حتى الآن ثمانية دواوين شعرية هي: سفر الليالي (مسرح الشارقة الوطني، شعرية هي: سفر الليالي (مسرح الشارقة الوطني، 1990) - بقايا الليل (النادي الوطني للثقافة والفنون،

عجمان، 1995) - طفولة حب وسلام (المجلس الأعلى للطفولة، الشارقة، 1998) - لحظة: رباعيات (إصدار خاص، 2007) - أذكريني (ديوان صوتي، 2007) - المجموعة الشعرية (نبطي للنشر، 2017) - صوغة: رباعيات (كلمن للنشر، 2018) - وهل تعلم (كلمن للنشر، 2020). وإبداعات المُسلّم الشعرية تحوي نصوصًا قصيرة تلخص عشرات الحالات الإنسانية، غيرأنها لم تبتعد عن الحنين للحالة الشعبية المتوارثة، فنجده في ديوانه الشعري (صوغة) يكتب قصيدة بعنوان (دارنا) يقول فيها:

لونسافرقلبنافيها ساكن ومثبت أركانه دارنابالحيل نغليها يف هواها الروح هيمانه كل ما فيها وأهاليها يف ميان القلب عنوانه يعل سحب الغيث ترويها والرخاينزاد بنيانه

أما ديوانه الشعري (وهل تعلم، 2020) فقد سجل في مقدمته هذه الفقرة: اثنتان وخمسون سنة مرت من عمري، كتبت فيها كثيرًا من الشعر والنثر والدراسات، أنتقي منها هنا 52 قصيدة مما راق في طوال تلك السنين، أقدمها لكل من أحبني.. هدية حب ووفاء. وقد صنف المُسَلَّم ديوانه إلى خمس حلقات رئيسية كل منها ومضة شعرية تمثل مرحلة في حياته: ومضة أمي - ومضة بعض ومضة سفر - ومضة البعض - ومضة صباح الخير. وحملت أسماء القصائد ما يعكس شخصية المؤلف ورؤيته للعالم المحيط، فنجده في قصيدة «مسرح ورؤيته للعالم المحيط، فنجده في قصيدة «مسرح عامودية تحفل بعشرات المعانى:

العنا والصديأتي باختصار

والرضا يأتي مع قول كثير

إن جفا يرحل ولا يترك غبار

وان صفا يلفى ولا يسمع شوير

هكذا الدنيا علو وانحدار

وهكذا خلى يصيروما يصير

ساعة ألقاه في ليلي منار

وساعة ألقاه في البيدا هجير

أصبح التمثيل في عمري حصار

كل يوم لصاحبي دور مثير

تبتدى الأمور عنده بافتخار

وبسواد الليل يمسى لي سمير

ثم يرغمني على دورانتحار

لاجل ما ألقاه من موتي يجير

عيشتي مسرح ويحجبها ستار

وقصتي من مسرح الدنيا كبير

#### استلهام المسلم لفنون الحكى الشعبى:

أما إبداعات المُسَلَّم التي تأثر فيها بفنون الحكى الشعبى، فيمكننا تصنيفها إلى ثلاثة محاور، الأول يتمثل في إعادة تقديم الحكايات الشعبية التي جمعها أو سمعها بنفسه، غيرأنه قام بدور الراوي وأعاد تقديمها مرة أخرى في لغة رصينة بعيدة عن لهجة راويها. وهوما يؤكد لناهنا أن منهج الحكى الشعبي ه والأساس في فهم إنتاج عبد العزيز المُسَلَّم العلمي والإبداعي، وقد أشرنا في فقرات سابقة إلى مشروعه في جمع وتوثيق الحكايات الخرافية، ونشير هنا إلى استكمال حلقة اهتمامه بفن الحكى الشعبي من خلال إعادة تقديم الحكايات الشعبية الإماراتية، من خلال كتابه النية ذهب: حكايات من تراث الإمارات، الذي صدرعن داركلمن 2019 في 84 صفحة من الحجم المتوسط. ويسجل المُسَلَّم قوله: حكايات شعبية من الإمارات العربية المتحدة سمعتها في أزمان وأوقات مختلفة، من رواة مختلفين، فحفظتها وتداولتها في كثيرمن المناسبات، سواء في محاضراتي أومع العائلة أومع الأصدقاء.. ها أنا اليوم أقدمها للقراء الكرام بلغتي وأسلوبي الخاص كراوجديد، راجيًا أن يستمتعوا بها كما استمتعت بها أنا من قبل..وعلى

هذا النحويقدم المُسَلَم مجموعة من الحكايات الشعبية من الـتراث الإماراتي تمثل في مجملها جانبًا من السرد الشعبي الإماراتي تحفل بمجموعة من القيم والمثل العليا، وقد مزج فيها بين الجمع الميداني والأسلوب الأدبي الإبداعي الخاص به، وشمل الكتاب عشر حكايات حملت عناوين: حكمة امرأة - نصيب الحطاب - البيدار والحية - النوخذة - النية ذهب حب الملح - زوجة الطواش - طويل القامة - نفنوف السعادة - أم حميد. وقد ذيل الكتاب بمجموعة من الرسومات الإبداعية للفنان محمد بغدادي.

أما المحور الثاني لمرتبط باستلهام المُسَلَّم لفنون الحكى الشعبي، فيمكننا تلخيصه في قدرته على استلهام منهج الحكى في فن الرواية العربية، هو ما ما نلمحه في رواية (رادا) التي صدرت طبعتها الثانية عام 2020 في 76 صفحة عن دار كلمن للنشر، ونكتشف من الوهلة الأولى إصرار المؤلف على تسمية العمل «حكاية» وليس «رواية» كما يصنفها المتخصصون في علم المكتبات، وينسج الحكاية في لغة شديدة البساطة ، وعلى طريقة إبداعاته الشعرية يسعى المُسَلَّم إلى تقديم عمل إبداعي يمكن القاريء من الاستمتاع به كله في جلسة واحدة، فلم يقدم لنا رواية من مئات الصفحات، وقد تأثر بأسلوب الحكاية الشعبية حول رجل في منتصف العمر يعيش في مخيلته وأحلامه مع فتاة رومانسية بكل ما تحمله الكلمة من معنى، وقد التقى بها بعد أن سكنت مخيلته.. وتمضى الأحداث على هذا النحو، حتى تنتهى بمفاجآت أقرب لما نتلقاه في الحكاية الشعبية.. وعلى حين تنتهى الرواية نجدنا نعود إلى الغلاف الذي يرسم صورة تلك الحالمة بإبداع يفوق خيال المؤلف. ومن ناحية أخرى قدم المؤلف الأحداث بصوته (ضميرالمتكلم)، بل يكاد يقدم شخصيته عندما يصف نفسه بين مرحلتين من العمركان يتمنى أن يعود فيها إلى الصغر بعيدًا عن الجاه والشهرة والمكانة الرفيعة التي يعيشها الآن:

«في تلك المدينة الباردة ركبت حافلة، فاكتشفت حينها أنى أصغر الركاب على متنها، كم

كنت سعيدًا بتلك الحقيقة! بعد زمن، لا أستطيع تقديره، ركبت حافلة مماثلة، ففوجئت بأني أكبر الركاب، فحزنت كثيرًا، لأن عمري مضى بأسرع مما توقعت.. وهكذا تمضي الرواية التي لا أريد الغوص في تفاصيلها حتى يستمتع بها القارىء. وقد اختار المُسَلَّم بعض العناوين الدالة على الأحداث، مثل: وهم؟ - نبوءة - مجهول - رجوع - سالم؟ - ليت - مجازفة - وجها.. - نهاية؟.

#### إبداعات المسلم للأطفال:

أما المحور الثالث في توجه المسلم لاستلهام فن الحكي، فنجده في أعماله الإبداعية للأطفال حيث استطاع أن يستدعي عناصر من المعارف الشعبية التي عاشها ودرسها كباحث في الفولكلور، ثم تقديمها كإبداع قصصي للأطفال. وهو ما نجده في قصة (نجمة في الحديقة) الصادرة عام 2019 عن دار كلمن للنشر يقدم نصًا للأطفال يحكي فيه عن النجم «سهيل» الذي يحمل الكثير من المعارف والمعتقدات الشعبية، وتقدم القصة للأطفال معلومات عن سهيل في حوار مبسطبين طفلين دان دان وماني:

سُهيل - قال ماني

من سُهيل؟ - دان دان

تلك النجمة المتلألئة في السماء كأنها طائرة.. هل هي نجمة سهيل التي ذكرها أبي ذلك اليوم؟

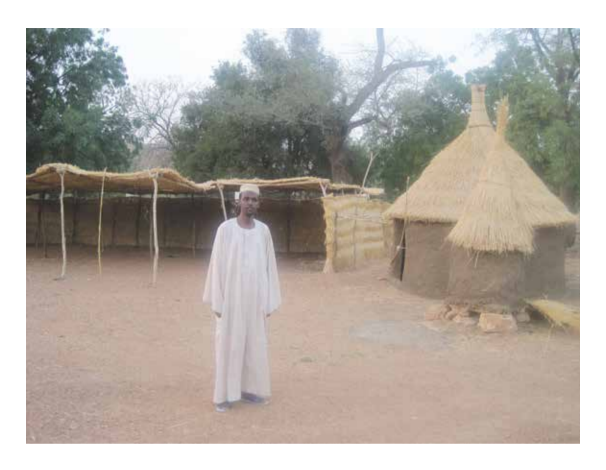
لا أعلم - دان دان، لكن أبي ذكر أسماء نجوم كثيرة، فلماذا سهيل بالذات؟

لأنه قال إن ماء «الدوش» يكون باردًا إذا ظهر سُهيل - قال ماني.

وعلى هذا النحوقدم المسلم أيضًا حكاية (عويد الحنّا) التي صدرت عن دار كلمن للنشر 2019، وهي حكاية خرافية بالعامية الإماراتية روتها له: الوالدة مريم بنت عبدالله الشهيل، ثم قام بجمعها وإعادة كتابتها، ونشرها مع مجموعة رسومات

مبهجة تجذب الأطفال لقراءتها. وقد أبدعت الفنانة نهى الدخان في رسومات قصتى (نجمة في الحديقة) و(عويد الحنّا)، بحيث كانت مكملة بشكل جذاب للأطفال. كما قدم المسلم أيضًا في هذا السياق بعض نماذج الحكى الشعبي المرتبطة بالتراث العربي التي سمعها وهو صغير، وقد نشر بعضها مثل حكاية (جحا والباب: حكاية من التراث الإماراتي) عن دار كلمن 2020، وحول هذه الحكاية يشير المؤلف إلى أن جما يشتهر في الموروث الشعبي الإماراتي باسمه المعروف (جحا)، كما يشتهر بكنية بونواس، وقد شاعت عنه حكايات فكاهية عديدة، مطلعها (كان بونواس)، يتداولها الناس من باب التندر، أو إشاعة الفكاهـة والبهجـة، وفي أحيان كثيرة من باب الحكمة الممزوجة بالابتسامة والضرح. فالحكمة المجردة والجافة يمقتها الناس، لما قد يظنها بعضهم انتقاصًا أو تسلطًا، بينما إن كانت بقالب مبهج فكه، فهي مقبولة لا محالة، رغم ما قد تضمنه من قسوة ومباشرة. ويضيف المسلم، وقد حرص دومًا على ذكر والده كمصدر أصيل للتراث الذي يحمله: سمعت هذه الحكاية (جحا والباب) وأنا في التاسعة أو العاشرة من عمري تقريبًا، بينما كنت برفقة والدي في سيارته الجيب، وكان والدي قليل الكلام معنا، لكنه إذا تحدث فإن حديثه شائق ممتع - لندرته - كما أن غالب ما رغب في التحدث به كان يبعث على البهجة والفرح، كان، رحمه الله، مرحًا فكهًا، حسن المعشر، خدومًا وكريمًا، كما كان محبًا لضيافة الناس، والترحيب بهم. كان لوالدي مجلسه الخاص، المسمى (مرمس)، وكان مجلسًا عامرًا في الشارقة في الستينيات والثمانينيات، كما كان له مجلس آخر عامر في مدينة خورفكان في السبعينيات.

كل الدعاء أن أكون قد نجحت في الكشف عن ملامح واحد من الباحثين في التراث الشعبي، ومن المبدعين الذين تأثروا بهذا التراث فقاموا باستلهامه، وإعادة تقديمه وروايته مرة أخرى للحفاظ عليه للأجيال الجديدة، الباحث والمبدع والراوي الدكتور عبد العزيز المُسَلَّم.



La maison de la région du sud du Kordofan, à l'ouest du Soudan, est typique de l'architecture nubienne, elle côtoie un autre genre d'habitation, caractéristique de la communauté voisine des Bagaras, que l'on retrouve également au sud du Darfour. L'auteur s'arrête sur le détail de l'ameublement de ces demeures et passe en revue les types de matériaux utilisés dans la fabrication des meubles. Il décrit en outre la maison en poils de bête que l'on trouve chez les Kababiches au nord du Kordofan en dressant la liste des meubles, instruments et ustensiles les plus courants dans cette région.

Concernant l'est du Soudan, trois types de maisons sont évoquées : en poils de bête, comme chez les Rechaydas dans le district de Kesla ; en borch chez les Elbejas ; en dawbali chez les Chokriyas des districts de Kesla et de la Mer rouge, ainsi que dans le district d'al Kadharef et dans la région d'el Betana où se rencontrent borch et dawbali dans la construction des maisons.

L'étude passe ensuite en revue les différentes étapes de l'édification des maisons selon la technique de la kottia en énumérant les matériaux utilisés dans ce type de bâtiment qui est disséminé dans les différentes régions du Soudan. Cette technique est présente dans l'histoire du Soudan et confirme l'ancienneté de ce modèle architectural dans la culture du pays. L'auteur cite en outre la rakouba, autre déclinaison de la maison soudanaise présente dans les différentes régions du pays, ce qui est en soi la meilleure preuve de l'unité culturelle du pays, par-delà la variété et la pluralité des formes.

#### LES FORMES DE LA MAISON SOUDANAISE À L'EST ET À L'OUEST DU PAYS



#### **Assaad Aouadh Allah - Soudan**

L'étude vise à cerner les contours de la maison soudanaise dans les deux régions de l'est et de l'ouest du Soudan, et à mettre en lumière les matériaux utilisés dans le bâtiment et à décrire les meubles et ustensiles qui se rencontrent dans les maisons en s'arrêtant sur leurs usages et fonctions au quotidien. L'auteur a opté pour la méthode descriptive pour expliquer le recours aux différents matériaux servant à la construction des différents logements, en soulignant les transformations auxquelles ces matériaux sont soumis ainsi que les étapes par lesquelles passe la construction jusqu'à la fin du processus. L'enquête s'est fondée sur des données que l'auteur a recueillies, en partie auprès du Musée national ethnographique du Soudan, et en partie sur les clichés photographiques qu'il a pu réunir sur les maisons, au long



des périples qu'il a effectués à l'est et à l'ouest du pays. L'un des constats importants qu'il a pu dresser au cours de cette étude est que les matériaux à valeur patrimoniale sont les mêmes, que l'on parle des communautés de l'est ou de celles qui vivent au Kordofan ou au Darfour. Tous témoignent de l'ancienneté et de l'authenticité du patrimoine matériel du pays.

artisanales que ses habitants se sont transmises jusqu'à ce jour. Mais c'est le tapis qui tient la première place parmi les différents métiers qui s'y rencontrent. Le nom de Kairouan se trouve désormais lié au travail du tapis, même si cet artisanat s'est répandu dans d'autres régions de la Tunisie, comme le Sahel.

D'un point de vue académique, cette étude répond au grand besoin qui se fait actuellement sentir en enquêtes sur le terrain autour de thèmes liés à la vie sociale à Kairouan et ailleurs. Ces recherches devraient en effet compléter les textes de référence consacrés à la question des métiers de l'artisanat en Tunisie et révéler une partie des trésors du patrimoine arabe et islamique dans cette ville qui demeure l'une des plus anciennes et des plus importantes du monde musulman.

En dépit des évolutions structurales que le tapis a connues du fait de cette industrialisation du secteur qui a tant contribué au développement économique de la Tunisie, le tapis n'a pas vu régresser sa valeur patrimoniale et traditionnelle, bien au contraire, il continue à ce jour à être considéré comme l'un des meilleurs éléments d'ameublement dont s'enorgueillissent la maison kairouanaise comme les maisons des autres villes du pays.

Mais le tissage du tapis a aujourd'hui grandement besoin de renouveler ses formes pour être au diapason de l'époque, quand bien même il resterait attaché à son histoire. Il est à cet égard moins question d'économie que de civilisation, d'identité, de culture, la zarbîya de Kairouan représente en effet une part de la mémoire collective qui fait la synthèse de bien des coutumes et traditions mais aussi de toute une philosophie vivante fondée sur les notions de travail, de partage de l'effort,



de respect de la qualité et de pérennité de la transmission du savoir.

Sans doute les impressions que nous avons pu recueillir sur le terrain et où le goût raffiné se conjugue à la fierté du passé sont-elles l'expression de la vraie continuité entre le tapis et l'environnement où il a vu le jour et prospéré et dont cet artisanat constitue le prolongement naturel. On comprend dès lors qu'il soit si important de protéger cet héritage face à la domination des technologies modernes et à cette profonde révolution des communications avec toutes les menaces qu'elle représente pour l'identité mais aussi toutes les opportunités qu'elle offre au commerce et à la conquête des marchés.

## LE TAPIS KAIROUANAIS ENTRE IDENTITÉ, AUTHENTICITÉ ET EXIGENCES DE LA MODERNITÉ ET DE L'INNOVATION



#### <u>Ibtissema Mhaddhab Jelassi - Tunisie</u>

Le tapis est l'un des fleurons de l'artisanat tunisien, l'un des plus célèbres aussi. Le mot zarbîya (pluriel zarâbi) qui désigne cet objet en dialecte tunisien vient du Coran, il est attesté dans la Sourate

La fabrication du tapis s'étend à de nombreuses régions de la Tunisie où abonde la laine, mais c'est surtout dans la ville de Kairouan que cet artisanat a acquis toute sa célébrité. Historiquement, Kairouan fut, de l'an 184 de l'Hégire (800ap J-C) à 296H (909), la capitale de la Tunisie, qui s'appelait alors l'Ifrigiya. Fondée par Ogba ibn Nafaâ el Fihrî en 50H qui en a fait le point de départ de ses conquêtes victorieuses, elle fut également la première ville islamique du Maghreb. De nombreux penseurs et historiens considèrent Kairouan comme le point de départ de l'histoire de la civilisation

islamique en Afrique du Nord, si bien que cette ancienne capitale est devenue au regard de l'histoire la plus ancienne et la plus importante des cités islamiques dans la région. Elle reçut plus tard l'appellation de Quatrième des Trois, ce qui signifie qu'elle est la quatrième ville sainte après La Mecque, Médine et Al Qods (Jérusalem). Cette appellation fait référence au grand nombre de sites et monument religieux qu'elle recèle, au rôle central et décisif qu'elle joua dans l'enracinement de la religion islamique dans de nombreuses régions de l'Afrique et de l'Andalousie ainsi qu'au rayonnement qui fut le sien en tant que foyer culturel et centre d'études théologiques.

En plus de sa valeur historique et de l'éclat qu'elle acquit comme centre religieux et culturel, Kairouan fut également réputée pour ses traditions

# LES HABITATIONS TRADITIONNELLES CONSTRUITES À PARTIR DU PALMIER DANS LE DISTRICT D'AL 'ALAE

#### Samar Mohammad Alnowfal - d'Arabie Saoudite

L'étude porte sur les habitations traditionnelles construites à partir du palmier dans le district d'Al 'Alae ainsi que sur le rôle que jouent dans l'édification de ce type de logement les facteurs socio-historiques et les conditions économiques de la population. Le travail part de l'examen du matériau utilisé dans ce cadre ; sont ensuite passés en revue et documentés les différents types d'habitations issues du palmier ; sont enfin recensés les termes traditionnels qui sont liés à la conception de ces logements.

L'auteur s'est fondée sur la méthode historique et descriptive qui permet de cerner la problématique de l'enquête qui vise à documenter et à enregistrer les logements liés au palmier dans le district d'Al 'Alae, tout en enquêtant sur les racines historiques de ces constructions et en en approfondissant la connaissance afin de conserver cet héritage traditionnel de l'Arabie Saoudite.

L'auteur est parvenue à déterminer l'ancienneté des racines historiques des habitations dans le district d'Al 'Alae, et à montrer que celles-ci doivent leur existence à l'abondance et à l'ancienneté des palmiers dans cette région connue pour ses sources et ses puits qui ont favorisé l'implantation de cet arbre dans cette partie du pays. Elle s'est penchée sur le cas de la ville historique d'Ed-dîra qui compte des logements vieux de

sept cents ans qui sont partiellement bâtis avec des éléments empruntés au palmier. Elle s'est également intéressée à des logements du même type qui se rencontrent dans les zones agricoles, notant l'existence d'habitations remontant aux années 1400/1440 de l'Hégire qui présentent des similarités avec la propre maison du Prophète. Les habitants de cette ville patrimoniale d'Eddîra ayant pris l'habitude de passer l'été dans leurs propriétés de campagne, on comprend que ces habitations se soient largement développées dans le district.

L'étude montre d'un autre côté qu'il existe trois modèles de logements de ce type : les maisons en terre où le palmier intervient dans l'édification de la toiture et dans la fabrication des portes ; la 'icha (sorte de hutte) de diverses formes qui est faite de feuilles de palmier ; le wachi'a qui est conçu comme un bâtiment annexe destiné à protéger le logement, et que le propriétaire peut éventuellement adjoindre à sa maison.

L'une des principales recommandations émanant de cette étude consiste en la nécessité d'inciter les étudiants des cycles supérieurs à entreprendre davantage d'études sur cet héritage populaire dans les différentes régions de l'Arabie Saoudite afin d'en établir la typologie et de mettre en valeur les traits particuliers de l'habitat dans chacune des régions.



l'idée qu'ils se faisaient du monde qui les environnait.

Nous pouvons dire à cet égard que, de façon générale, les mouvements du corps représentaient les péripéties de la chasse aux animaux ou les gestes du laboureur ou encore le doux balancement par lequel on endort les petits. L'innéité qui caractérise chacune de ces actions permet de comprendre la fonction de la danse autant qu'elle nous donne une indication sur les événements que cet art veut décrire.

La danse populaire est de façon générale créée par les hommes autant qu'elle est produite par la vie elle-même. Elle émane des activités de hommes dont elle reflète les travaux et les jours, les fêtes, les célébrations et les rites qu'ils accomplissent. Plus encore, elle est le miroir où se reflètent leur histoire, les conditions naturelles de leur existence autant que leurs coutumes privées et sociales. En remontant jusqu'aux âges les plus primitifs et les plus barbares, nous voyons que la danse met de la joie dans l'âme des gens, que les gens euxmêmes voient leurs récoltes croître et se développer lorsqu'ils se livrent à la danse alors qu'en échouant à pratiquer cet art leurs récoltes en pâtissent autant

que diminue le produit de la chasse, de la pêche ou de toute autre activité. En c'est alors, en un mot comme en deux, que la misère et la famine commencent à frapper à leur porte.

Les anciens Égyptiens ne manquaient jamais de célébrer par la danse leurs cérémonies, car ils considéraient cet exercice comme l'expression naturelle de la joie. Les agriculteurs avaient, eux, coutume de présenter en offrande leurs premières récoltes aux divinités tutélaires de leur ville. La danse accompagnait alors les festivités organisées pour célébrer leurs Dieux. Certaines tribus de l'Inde accomplissaient des danses rituelles pour faire avancer les premières pluies du printemps. Les danses de la guerre et de la chasse n'en différent pas qui portent dans les deux cas des valeurs magiques.

Partout où elles se rencontrent, ces formes de danse populaire expriment les visions, représentations et croyances populaires. Elles sont le témoignage festif d'une énergie sociale interactive où les êtres connaissent cette euphorie qui fait oublier toutes les formes de peine et d'ennui, et permet de renouer avec le patrimoine des ancêtres et de faire revivre par instants des us et coutumes liés à la mémoire collective.

## LA DANSE POPULAIRE FOLKLORIQUE À ADRAR (TOUAT) LA DANSE DE KARKABOU COMME MODELE



#### Naïma ben Elcherif - Algérie

La danse populaire est considérée comme une manifestation folklorique. Elle constitue depuis les temps anciens une sorte de soupape qui permet aux gens d'exprimer le désir de se libérer des épreuves de la vie en se défoulant et en se débarrassant de bien des maux pour vivre des moments de joie et de liesse collective. La danse est à la fois une activité et une pratique qui ont toujours été présentes dans les fêtes, les cérémonies et les célébrations, et que l'on a su conserver en les transmettant aux générations suivantes.

La danse est considérée comme un art des plus inventifs et un don naturel qui distingue l'être humain des autres êtres vivants. Chaque sentiment s'y trouve concrétisé par des mouvements et s'exprime à travers les élans et les inspirations du corps, de manière à

instaurer une chorégraphie qui se meut à l'intérieur d'une sphère de sensations qui en définissent le rythme. C'est ce rythme autour duquel s'organisent les danses qui en garantit la pérennité sur de longues périodes, même si les danses folkloriques populaires s'accompagnent d'instruments simples façonnés à la main et que l'on a conservés pour leur valeur patrimoniale et l'art avec lequel la tradition s'y manifeste.

L'histoire de la danse populaire – au sens général du terme – est celle de la vie de la nation au sein de laquelle cet art a vu le jour. La danse est en effet le reflet du mode de vie, des coutumes et de la culture d'une nation. En remontant aux époques lointaines, nous découvrons que les danses populaires étaient liées au travail des hommes, tout en constituant un reflet de leur vision des choses ou de



personnalité de l'héritage musical marocain à travers la rencontre d'éléments locaux et d'autres venus de l'étranger qui ont contribué de façon ou d'autre à enrichir et à renforcer le patrimoine culturel immatériel. Dans ce cadre, la mélodie grenadine apparaît comme l'une des variétés musicales qui se sont greffées sur la civilisation marocaine lorsque les musulmans ont dû quitter leur "paradis perdu", l'Andalousie, et que ce genre musical s'est répandu avec le temps sur une vaste échelle, devenant même une partie de l'identité de la société marocaine, voire un moyen de définir les Marocains, aux échelons régional, continental ou mondial.

De l'art mélodique grenadin on peut dire qu'il a des racines qui plongent dans les temps lointains et dont la trace est perceptible de nos jours dans les milieux artistiques et populaires, comme dans les allusions aux noms de ses promoteurs, mais aussi dans les paroles de ses chansons, dans ses mélodies, ses noubas et ses instruments musicaux. Les deux villes marocaines d'Ouida et de Rabat continuent à accueillir et à œuvrer à la sauvegarde de cet héritage grâce aux vieilles troupes musicales fondées par les pionniers ou à des ensembles créés par des jeunes qui œuvrent par des approches nouvelles à le transmettre et à le populariser auprès des nouvelles générations, mais aussi à le diffuser à l'étranger en participant à des festivals et autres manifestations internationales. D'autres institutions contribuent également de façon notable à la conservation de ce legs, et en premier lieu le ministère de tutelle qui s'efforce de le faire connaître sur de larges secteurs et d'apporter son soutien aux groupes musicaux afin de les encourager à poursuivre leur effort créateur au service de cet art, pourtant venu de l'extérieur du patrimoine culturel immatériel du Maroc, mais devenu l'une des composantes essentielles de l'identité marocaine.

## DES ARTS MUSICAUX ÉTRANGERS INTÉGRÉS À L'HÉRITAGE CULTUREL MAROCAIN L'exemple de la mélodie grenadine



#### **Mohamed El Aissaoui - Maroc**

Le Maroc fut à travers l'histoire une terre de rencontres entre les anciennes civilisations qui marquèrent de leur empreinte le bassin méditerranéen. Il devint un terreau fécond pour des traditions musicales portant la mémoire de bien des époques et qui s'étaient enrichies au cours des siècles par de multiples influences musicales, certaines amazighes, d'autres arabes et d'autres encore venues du voisinage africain et méditerranéen. On estime à plus de cinquante le nombre de genres musicaux présents au Maroc, compte non tenu des nombreuses variations régionales que chaque genre a pu connaître. Ces genres sont eux-mêmes classés sur la base de la distinction entre citadin et rural, et entre les différents dialectes ou les différentes formes de relief (plaines, montagnes, désert,

régions côtières...).

Quel que soit le biais que l'on adopte pour accéder au monde de la musique marocaine, on rencontre trois niveaux autour desquels sont classés les genres: la musique traditionnelle, la musique populaire et la musique moderne. Ces différents niveaux témoignent de périodes historiques différentes en rapport avec les éléments culturels constitutifs de la personnalité marocaine. À cet égard, nous trouvons, à la base, l'élément amazighe profond, ensuite les structures du magam arabe, enfin la rythmique africaine venue du Sahara et des régions subsahariennes. À cela s'ajoutent la chanson andalouse de haute facture, outre diverses rémanences de l'héritage gréco-romain.

C'est ainsi que s'est formée la



Le produit musical reste en général lié au travail musical original qui est rarement modifié en totalité.

L'image : sur la scène artistique, ce sont en général les jeunes artistes qui recourent à la chanson patrimoniale filmée, le clip vidéo étant le plus souvent destiné à propager de la façon la plus expressive l'image de l'exécutant davantage que la chanson elle-même. Cette optique vient confirmer le fait que le renouvellement du patrimoine chanté n'est pas le but essentiel du réenregistrement, et que ce travail ne vise guère plus qu'à faire connaître au moindre coût le chanteur. Par contre, l'identité de la chanson est mise en valeur grâce aux lieux du tournage, aux décors, aux accessoires et, souvent, aux danses qui accompagnent la musique. Si l'image contribue avec succès à attirer un nombre important d'auditeurs, à l'échelon

du pays et du monde arabe, elle ne joue pas un rôle essentiel quant au renforcement de l'identité culturelle de la chanson patrimoniale.

Cette chanson appartient au patrimoine cultuel collectif qu'il n'est pas permis de modifier et de transformer à des fins de marketing personnel. En contrepartie, le renouvellement des chansons du patrimoine ne signifie pas la réduplication littérale de l'œuvre originale, mais un effort propre à faire apparaître les spécificités vocales et instrumentales dans une forme moderne, sans que le texte littéraire ou musical ne soit pour autant altéré. En outre, l'image et les autres techniques de marketing doivent être entièrement dévolues à la consolidation de l'identité de la chanson à travers un scénario clair, transposant le sens du texte et illustrant les passages qui peuvent paraître nébuleux à certains auditeurs. Décors, accessoires et danses peuvent en effet ne pas suffire à faire connaître pleinement cette identité.

# LE RENOUVEAU DE LA MUSIQUE PATRIMONIALE EN TUNISIE ENTRE LES STRATÉGIES DE MARKETING MUSICAL ET LA PRÉSERVATION DE L'IDENTITÉ CULTURELLE



#### **Moez El Kéfi - Tunisie**

Les modes de renouvellement de la musique ancestrale ou patrimoniale sont multiples, ils varient entre conservation de l'identité de la chanson et changement partiel ou transformation globale. Le plus souvent, l'auditeur ne se rend pas compte de ces modifications et se contente de louer les exécutants pour ce retour et cet effort de sauvegarde de l'héritage. Telles sont les considérations qui ont amené l'auteur de cette étude à se pencher sur certaines de ces pratiques afin que ne s'affaiblisse pas l'identité des chansons patrimoniales par le mauvais usage qui est fait des énormes technologies que fournit l'industrie musicale contemporaine, laquelle est le plus souvent mise au service de l'amplification de l'image de l'exécutant au détriment de la chanson. En général,

les bases de l'identité de la chanson tiennent entre le travail artistique en tant que tel et l'image sous laquelle il est présenté:

La chanson : la plupart des chanteurs se contentent de quelques passages de la chanson initiale afin de ne pas dépasser les cinq minutes qui représentent la durée habituelle des productions musicales modernes. Les exécutants conservent généralement le texte littéraire original ainsi que les principaux fondements du "texte" musical (strophes, rythme, phrases mélodiques), mais la performance se fonde le plus souvent sur des instruments modernes qui prennent le dessus sur les instruments populaires qui font ressortir le caractère culturel de la chanson.

# LES CONTES LIÉS AUX CROYANCES POPULAIRES DANS LA RÉGION DE TÉBESSA EN ALGÉRIE L'exemple du récit intitulé : Le mûrier

#### Sabrina Bougoffa - Algérie

On définit habituellement la littérature populaire comme un ensemble d'œuvres produites au départ par des individus qui se sont ensuite fondus dans le groupe auquel ils appartenaient. Ces anonymes ont décrit les inquiétudes et les espoirs de ce groupe dans un cadre littéraire d'une étonnante singularité, exprimant sous les multiples formes du poème ou de la prose la vie, les faits et gestes de la société tout autant que les idées et les croyances qui y circulent. C'est dans ce cadre que s'inscrit cette étude qui a pris en tant qu'exemple le conte intitulé Le mûrier à partir duquel l'auteur a interrogé les différentes pratiques spirituelles qui ont cours dans la région afin d'en connaître l'origine et les racines historiques, et de mettre en lumière, à travers la problématique du conte, les bases et les idées sur lesquelles de telles pratiques ont été bâties.

- Que signifie le terme "croyance populaire" ?
- Quels sont les fondements et les racines des différentes pratiques spirituelles dans la région étudiée?

Pour répondre à ces questions, l'auteur s'est penchée sur les aspects suivants :

1. Les spécificités géographiques et historiques de la région de Tébessa.



- 2. Un terme et une notion : conte et croyance.
- 3. Les croyances populaires dans la région de Tébessa et leurs racines historiques : l'exemple du conte intitulé : Le mûrier.

L'étude se termine par une conclusion qui regroupe les résultats obtenus au cours de la recherche.

Ce travail vise à approfondir la réflexion sur les origines de nos croyances spirituelles afin d'en saisir les racines premières qui remontent pour la plupart à des religions primitives liées à la nature auxquelles le premier homme a adhéré et dont il a fait, dans la peur, voire la terreur, sa religion, tantôt pour satisfaire la divinité tantôt pour prévenir sa colère.



fort ascendant sur toutes les catégories sociales en raison des khawareq (vertus surnaturelles) qui leur étaient attribuées, surtout dans les époques de crise économique avec leurs cortèges de misères et de pénuries.

L'auteur souligne au passage que l'expansion du soufisme joua un rôle important dans la transformation de l'espace géographique où cette doctrine vit le jour. Celle-ci eut également, des siècles durant, une grande influence sur les divers aspects de la vie des hommes, tant sur le plan spirituel que social ou politique. Elle contribua notamment à alléger le poids de l'indigence et du dénuement au début de l'ère moderne et s'engagea au service de la nation marocaine aux côtés du reste des composantes du mouvement de tarigas dans le pays, tout en offrant aux populations de sûrs refuges.

Il semble que cette qodra (capacité; pouvoir) à libérer les catégories sociales les plus démunies des maux qui les affectaient qui était attribuée aux awliae (saints), aux hommes de vertu (es-salâh) et aux cheikhs des tariqas a grandement contribué à renforcer la position de ces hautes figures au sein de la société. La protection matérielle et morale était à l'époque l'une des fortes aspirations de la population, d'autant plus que la peur était double : peur du pouvoir arbitraire et peur de la nature. Ainsi les hommes se mirent-ils à croire à la baraka de ces êtres d'exception qui permettait, selon la logique du commun des hommes, de faire face aux effets de la crise et de la plupart des problèmes qui paraissaient insolubles, et s'engagèrentils massivement dans la pratique des rites et pratiques soufis.

Le développement de la tariqa aïssaouie s'est accompagné d'une profusion de récits sur ses fidèles, sur leurs rites soufis qui étaient controversés et inhabituels dans le contexte soufi marocain et sur leur premier ancêtre qui continuait à être très présent dans la sensibilité populaire. Cette réaction ne peut étonner car les rites et pratiques liés à ce mouvement étaient en eux-mêmes la meilleure expression de la mentalité aïssaouie en même temps qu'un puissant écho de l'action collective des zélotes de cette doctrine, dont elle fut et demeure une partie essentielle de leur identité collective. Une identité que les vicissitudes du sort n'ont guère altérée pas plus qu'elles ne l'ont ensevelie dans l'oubli.

Il est certain que les rites en question (dont l'auteur se propose de dresser la liste dans ce travail) ont produit de profondes mutations non seulement dans certains aspects de la culture marocaine mais aussi au niveau des pratiques soufies elles-mêmes auxquelles ils ont conféré un caractère populaire, en les rapprochant davantage des gens et en les adaptant de la meilleure façon à la mentalité marocaine.

#### De l'histoire du soufisme au Maroc DES RITES POPULAIRES SOUFIS TOUJOURS VIVACES

#### L'exemple du soufisme aïssaoui



#### **Abdelaziz Amouri - Maroc**

La recherche sur l'histoire des rites du soufisme revêt une grande importance à plusieurs niveaux. De telles pratiques nous montrent en effet que le soufisme ne fut pas toujours le fait d'individus animés d'une forte propension à l'ascétisme, à l'isolement et aux rigoureuses dévotions, mais également une pratique rituelle exercée dans les zaouias et les mausolées. comme une forme d'encadrement des adeptes (mouridoun) et des zélotes (atb'aa) qui aspirent à assimiler pleinement le type de doctrine soufie que le cheikh a choisi pour sa tariqa (confrérie). Cet encadrement est organisé au moyen d'un ensemble de mécanismes, notamment ces rassemblements annuels appelés au Maroc les "mawassem (sessions) d'été" ou ces groupes de dhikr (invocation) qui se tiennent régulièrement dans les

zaouias ou encore dans les différentes manifestations religieuses que les Marocains célèbrent à l'instar des autres peuples musulmans.

Sur la base de ces données, l'auteur a entrepris une longue enquête sur les différentes pratiques rituelles soufies qui ont pris une forme populaire depuis l'apparition de l'une des plus anciennes tarigas soufies du Maroc, la tariga aïssaouie. Celle-ci fut instaurée au début du XVIe siècle par l'un des cheikhs du soufisme de cette époque, Mohamed ben Aïssa, qui est connu dans les milieux marocains sous le nom d'El Cheikh el Kamel (parfait) ou d'El Hadi (le guide) ben Aïssa. Cette époque fut, du reste, celle de l'expansion des tariqas soufies qui conféra aux maîtres de ces mouvments, aux majadhîb (littéralement: ceux qui attirent) et aux as'hab al hâl (les inspirés) une autorité morale et un

culturels avec toutes les représentations métaphoriques qu'ils véhiculent est une des constantes du langage chez le locuteur arabe, lequel peut sans difficulté accéder à l'inépuisable réserve du patrimoine pour codifier son discours et appuyer son propos par des arguments imparables. Une telle dynamique de la créativité linguistique a permis de recueillir tous ces proverbes dans les dictionnaires des dialectes arabes et les lexiques du quotidien où le parler des pays et des régions côtoie les emprunts à d'autres cultures et sphères linguistiques. Les proverbes sont ainsi devenus une ressource à laquelle tout un chacun, quel que soit son niveau d'éducation, s'adresse pour enrichir et conforter son discours, et où puisent avec un égal bonheur l'écrivain aussi bien que le journaliste.

L'auteur souligne que le "florilège " auquel son étude fait référence est constitué d'occurrences en partie locales et en partie régionales et nationales. Ce corpus a en outre été enrichi par des proverbes similaires qu'il s'est employé à collecter dans les pays arabes du Maghreb et du Machrek. L'anthologie ainsi constituée est un véritable trésor de significations et de représentations symboliques qui continuent, à ce jour, d'inspirer peu ou prou la parole des hommes, à travers des formes de signification reconnaissables que le public décode et assimile sans problème pour les reproduire dans des contextes plus modernes. On voit donc que le proverbe sur lequel la parole s'appuie, au plan de la forme ou du contenu, n'est pas puisé dans les tréfonds de la mémoire ou dans les réserves du patrimoine, mais qu'il est simplement perçu en tant que littérature populaire servant de " marqueur du discours ".



L'auteur montre à travers des témoignages documentés que les significations de l'olivier et le système de proverbes qui s'y réfèrent et expriment au moyen du symbole l'un des aspects de la culture du groupe ont évolué et se sont enracinés, devenant aujourd'hui partie des systèmes d'expression de la collectivité arabe et, en même temps, l'une des clés de lecture du discours dans le champ public. Ainsi les proverbes doivent-ils être considérés comme la quintessence d'une expérience qui est à la fois locale et universelle, celle de la longue histoire des générations successives. Si l'on a dit – avec raison – que " la poésie est l'anthologie des Arabes ", pour ce qui est de l'arabe littéral, il serait tout aussi juste de dire que les proverbes sont " l'anthologie de la culture populaire ". Et si l'on admet que la poésie versifiée est l'anthologie des Arabes, il faudra alors convenir que les proverbes populaires sont leur anthologie en prose. Peutêtre même irons-nous jusqu'à dire que tous les proverbes constituent en euxmêmes l'anthologie de la totalité des peuples.

## L'OLIVIER DANS LE FLORILEGE DES PROVERBES POPULAIRES



#### **Imad ben Salah - Tunis**

Le rapport de l'homme à l'olivier n'a jamais été purement utilitaire, pas plus qu'il ne s'est fondé sur la seule récolte des fruits qui sont ensuite pressés pour obtenir cette huile qui sera utilisée dans la cuisine, la médecine ou la préparation des produits de beauté. Ce rapport a atteint les niveaux les plus profonds et acquis une dimension tout aussi spirituelle que symbolique. C'est ce qui explique la sacralité dont tous les peuples et toutes les cultures et religions entourent cet arbre. La mémoire collective en a toujours conservé de belles images et représentations que les œuvres orales ont perpétuées et les proverbes formulées de la façon la plus expressive.

L'auteur se propose dans cette étude d'examiner la présence de cet arbre dans le recueil des proverbes de la Tunisie, en général, et de l'île de Djerba en particulier.

Il a pour l'essentiel organisé son enquête autour des multiples emplois des proverbes populaires se rapportant à l'olivier, à l'huile d'olive et à leurs dérivés. Ainsi a-t-il été amené à la "merveilleuse" découverte de la richesse linguistique, des profondes significations et des admirables métaphores et autres expressions rhétoriques liées à la présence de "l'arbre sacré" dans ces proverbes. Ces emplois et constructions linguistiques puisés dans la "culture de l'olivier" ne sont pas dans la conscience collective arabe de simples désignations puisées dans la langue classique ou le parler quotidien, pas plus, du reste, qu'ils ne se réduisent à des significations utilitaires univoques relevant des explications données par les dictionnaires. La présence massive des emplois métaphoriques dans les multiples circonstances et milieux

## LES ORIENTATIONS DES ETUDES SUR LA CULTURE SOUDANAISE

#### Entre hypothèse idéologique et réalité(s) du Soudan

#### Yussef Hassan Madani - Soudan

L'étude porte sur les orientations des études consacrées à la culture soudanaise et à la compréhension de cette culture dans sa réalité et de la façon dont l'imagination s'en est emparée en s'appuyant sur une idéologie de la superstructure qui exclut et efface l'homme soudanais.

Le travail passe en revue les orientations adoptées par ceux qui ont tenté de comprendre cette culture de l'extérieur et non pas de l'intérieur, ce qui constitue, d'après l'auteur, une grave erreur vis-à-vis des peuples. Ces orientations sont :

I - l'arabisme : 2 - l'africanisme :

3- l'afro-arabisme ; 4- l'unité dans la diversité.

Ces orientations ne se fondent pas sur un travail de documentation directe sur le terrain permettant de développer une compréhension objective réaliste qui soit en phase avec le regard et la parole des acteurs culturels. Il s'agit en fait de prises de position politiques et idéologiques qui font l'impasse sur les premiers concernés, à savoir les Soudanais, absents aussi bien du prisme des dirigeants et des politiques que de celui des universitaires. La culture soudanaise a ainsi été réduite à la portion congrue, en un processus arbitraire d'insertion du point de vue des universitaires et des politiques au cœur de la culture sans que celle-ci ne soit interrogée dans le détail de ses manifestations de manière à ce que soient révélées sa personnalité et ses spécificités.



Partant de ces prémisses, l'auteur se refuse à porter sur les cultures des peuples des jugements fondés sur une approche idéologique étroite, pour s'ouvrir sur les vastes horizons d'une approche pragmatique et concrète, basée sur un patient effort de connaissance et d'interprétation. En d'autres termes, il prône une attention et une compréhension des cultures des peuples sur la base d'une politique culturelle et non d'une culture politisée.

Il met également en garde contre les jugements émanant d'une idéologie monolithique étriquée, et appelle à comprendre de l'intérieur, et non à partir d'idées préconçues, les richesses enfouies de la culture des peuples.

de la responsabilité qui lui incombait. En collaboration avec l'éminente université de Bahreïn et sous la direction de Mme le Dr Zhia Al Kaabi, Professeur de narratologie et de critique littéraire moderne, la première équipe de collecte sur le terrain a été créée en 2008, avec la participation de cent collecteurs parmi les étudiantes et étudiants de la licence de langue et littérature arabes. Ceux-ci ont été chargés d'effectuer sur le terrain un dépouillement collectif global au niveau des villes et villages de Bahreïn en vue de recueillir et de documenter les contes populaires du Royaume. Dix années ont été nécessaires pour exécuter cette tâche, et la collecte a donné lieu à une fort élégante publication en cinq volumes qui furent distribués sur une large échelle. LA CULTURE POPULAIRE a ensuite poursuivi l'impression et la publication de onze ouvrages dans ce domaine de spécialité, dont l'un, qui portait sur la musique populaire de Bahreïn, a paru en langue française, à Paris. Ces différents ouvrages ont figuré dans les principales foires du livre organisées annuellement dans certaines capitales arabes.

Mais d'autres réalisations se devaient d'être également accomplies qui ne l'ont pas été pour des raisons objectives indépendantes de notre volonté. Nous étions en effet en bonne voie pour créer une équipe de collecte formée de professionnels travaillant à temps plein dans le but de réaliser les études périodiques sur le terrain dont la culture nationale bahreïnie avait besoin. Et de fait, nous avions fait venir en 2010 un ethnomusicologue arabe en vue d'effectuer une recherche de terrain sur l'art de la 'ardha qui est l'un des principaux arts populaires authentiques de Bahreïn et du Golfe arabe, un art né dans le milieu continental et qui a essaimé à travers les différents milieux côtiers du Golfe au gré des migrations des tribus

arabes vers ces régions. Ce chercheur a entamé les premiers contacts pour former son équipe et préparer la matière livresque nécessaire lorsque survinrent les événements néfastes du printemps noir de l'année 2011 qui eurent pour conséquence la suspension de cette entreprise jusqu'à une date indéterminée. Un autre projet fut lancé à la même époque en vue d'une étude sur "Les salutations populaires à Bahreïn", mais le travail ne fut jamais achevé et le projet est toujours en attente.

La culture nationale bahreïnie dont certains affluents importants sont encore non exploités a un urgent besoin d'études et de recherches fondatrices et innovantes qui soient suffisamment nombreuses pour mettre au jour et analyser les principales composantes de cette riche province de la culture arabe à laquelle est consacré le projet de réforme mis en œuvre par Sa Majesté le Roi Hamad bin Isa Al Khalifa, souverain du Royaume de Bahreïn – que Dieu le garde et lui vienne en soutien -, qui a placé cette grande entreprise au premier rang de l'action menée au service de la promotion de la personnalité nationale.

La pérennité et la continuité du succès de nos efforts au service de la culture populaire arabe et de son interaction avec les autres cultures du monde ne sauraient être dissociées du leadership et de la vision à long terme de Sa Majesté qui ne cesse de nous combler de son soutien et de sa sollicitude.

C'est pourquoi nous demeurons constamment sur la brèche, toujours prêts et toujours mobilisés.

Puisse le Très-Haut guider nos pas.

Ali Abdulla Khalifa Chef de la rédaction

# LA CULTURE NATIONALE DU BAHREÏN DE LA PRÉPARATION À LA MOBILISATION

Avec la parution du présent numéro de LA CULTURE POPULAIRE, revue scientifique, trimestrielle et soumise à arbitrage, nous atteignons déjà la deuxième livraison de la quatorzième année de cette publication, avançant toujours d'un pas sûr et toujours animés des mêmes convictions intellectuelles qui nous ont permis de surmonter les multiples problèmes techniques et logistiques tout autant que les difficultés liées à la spécialisation scientifique. De telles difficultés font en effet habituellement obstacle, dans nos pays arabes, à la pérennité des publications exclusivement consacrées à la culture, surtout en cette ère du numérique où les ouvrages paraissant sur support papier se trouvent, quelles qu'en soient l'orientation ou l'importance de leurs thématiques, confrontés à des difficultés de tout ordre. toutes liées à la disponibilité d'une matière spécialisée de haut niveau, riche et attractive. Peu nombreux sont en effet les travaux intellectuels suffisamment profonds et novateurs pour se dégager de la grande masse des productions redondantes qui ne peuvent s'élever à la hauteur de réalisations dont la rigueur et les profondes analyses constituent de véritables avancées dans le champ du savoir. À toutes ces entraves, il s'ajoute aujourd'hui les multiples sollicitations entre lesquelles le lecteur se trouve tiraillé de toutes parts, rendant encore plus ardue la tâche de lui faire parvenir la matière imprimée.

Nous restons, néanmoins, attachés à la publication sur support papier de cette revue, malgré le coût élevé des travaux d'impression, des colis postaux et du transport aérien vers plus de 163 pays à travers le monde. Nous le restons, oui, alors même que le contenu de la revue est également diffusé en six langues sur son site

électronique qui s'enorgueillit de la visite de centaines de milliers d'internautes du monde entier, car nous sommes convaincus que le lecteur de cette publication a toujours besoin de tenir le volume dans sa main et de s'assurer de sa matérialité.

L'intransigeance avec laquelle le comité scientifique procède à l'arbitrage des matières proposées à la publication a permis à LA CULTURE POPULAIRE de s'imposer en tant que référence arabe d'importance pour les chercheurs opérant dans son domaine de spécialité. C'est ainsi qu'il a atteint un haut niveau de crédibilité auprès l'observatoire des Facteurs d'impact et des citations référencées arabes (Arcif). À ceci s'ajoutent les sollicitations formulées par de nombreux instituts, universités et centres de recherche à travers le monde qui demandent à ce que les matières de la Revue figurent sur les liens vers leurs bases de données, de sorte à être accessibles à tous ceux qui le souhaitent. Une publication arabe spécialisée n'aurait pu prétendre à un tel statut sans les efforts déployés par les savants, chercheurs et écrivains avec lesquels la revue entretient une étroite collaboration. Il importe ici de saluer la continuité des rapports de coopération que nous entretenons avec l'Organisation internationale de l'art populaire (IOV), et qui ont permis à cette publication de toucher savants et créateurs de les pays membres de l'Organisation et d'établir des liens avec ces éminentes personnalités.

S'agissant maintenant des préoccupations qui furent à l'origine de ce projet et qui tournent autour de la nécessité de répondre d'urgence aux besoins en études et recherches approfondies de la culture nationale bahreïnie, LA CULTURE POPULAIRE a tenu à assumer une part

## Index

LA CULTURE NATIONALE DU BAHREÏN

DE LA PRÉPARATION À LA MOBILISATION

LES ORIENTATIONS DES ETUDES SUR LA CULTURE SOUDANAISE Entre hypothèse idéologique et réalité(s) du Soudan

L'OLIVIER DANS LE FLORILEGE DES PROVERBES POPULAIRES

De l'histoire du soufisme au Maroc DES RITES POPULAIRES SOUFIS TOUJOURS VIVACES
L'exemple du soufisme aïssaoui

28
LES CONTES LIÉS AUX CROYANCES POPULAIRES
DANS LA RÉGION DE TÉBESSA EN ALGÉRIE
L'exemple du récit intitulé : Le mûrier

LE RENOUVEAU DE LA MUSIQUE PATRIMONIALE EN TUNISIE ENTRE LES STRATÉGIES DE MARKETING MUSICAL ET LA PRÉSERVATION DE L'IDENTITÉ CULTURELLE

31
DES ARTS MUSICAUX ÉTRANGERS INTÉGRÉS
À L'HÉRITAGE CULTUREL MAROCAIN
L'exemple de la mélodie grenadine

LA DANSE POPULAIRE FOLKLORIQUE À ADRAR (TOUAT) LA DANSE DE KARKABOU COMME MODELE

LES HABITATIONS TRADITIONNELLES CONSTRUITES À PARTIR DU PALMIER DANS LE DISTRICT D'AL 'ALAE

36 LE TAPIS KAIROUANAIS ENTRE IDENTITÉ, AUTHENTICITÉ ET EXIGENCES DE LA MODERNITÉ ET DE L'INNOVATION

38

LES FORMES DE LA MAISON SOUDANAISE À L'EST ET À L'OUEST DU PAYS

#### Conditions et règles de la publication

La Culture populaire accueille les contributions proposées par des chercheurs et des universitaires de toutes les régions du monde. Sont retenues les études et communications scientifiques de qualité relevant des domaines du folklore, de la sociologie, de l'anthropologie, de la psychologie, de la sémiologie, de la linguistique, de la stylistique, de la musique, dans la mesure où les études ont un rapport avec la culture populaire, à ses différents niveaux et à travers ses multiples thématiques. Les textes proposés doivent répondre aux conditions suivantes:

- La matière publiée par la revue exprime l'opinion de son (ou de ses) auteur(s) et pas nécessairement celui de La Culture populaire.
- La revue accueille les interventions, commentaires ou rectifications relatives aux contributions publiées et les publie dans l'ordre de leur réception, selon les conditions de l'impression et de la coordination technique.
- Les matières proposées à la revue pour publication doivent être imprimées électroniquement et se situer dans les limites de 4000 à 6000 mots; ces textes doivent être accompagnées d'un résumé de deux pages de format A4 qui seront résumés en anglais et en français ainsi que d'un curriculum scientifique succinct de (ou des) auteur(s).
- La revue examine avec le plus grand soin les contributions, notamment celles accompagnées de photographies ou de dessins explicatifs qui constituent un support technique et artistique de poids au texte publié.
- La revue s'excuse de ne pouvoir prendre en compte les textes écrits à la main.
- L'ordre des textes et des noms obéit dans chaque livraison à des considérations techniques et n'a aucun rapport avec la notoriété ou le niveau scientifique de l'auteur.
- La revue refuse catégoriquement de publier toute matière ayant déjà fait l'objet d'une publication ou proposée pour publication à d'autres instances. Au cas où la revue a été amenée à publier par inadvertance une matière déjà parue ailleurs, celle-ci ne pourra plus à l'avenir accepter les contributions proposées par l'auteur de l'infraction.
- Les manuscrits envoyés à la revue ne sont pas retournés à leurs auteurs, que la matière ait été publiée ou pas.
- La revue informe l'auteur dès réception de l'arrivée de sa contribution; elle l'informe ensuite de la décision du Comité scientifique en ce qui concerne sa publication.
- La revue accorde une récompense financière appropriée à chaque matière publiée, conformément au tableau des primes et salaires qu'elle a adopté ; une récompense spéciale est prévue pour les contributions accompagnées de photos et/ou dessins. Chaque auteur est tenu de communiquer à la revue son numéro de compte personnel, ainsi que les nom et adresse de sa banque, son numéro de téléphone portable et son adresse électronique.
- Les matières sont envoyées à l'adresse électronique de La Culture populaire: editor@folkulturebh.org
- ou par la poste, à l'adresse suivante: B.P. 5050 Manama. Royaume du Bahreïn.

  Pour plus de détails, s'il vous plaît visitez:

  www.folkculturebh.org

#### Comité de rédaction Ali Abdulla Khalifa

PDG

Rédacteur en chef

#### Mohammed Abdulla Al-Nouiri

Président du comité scientifique Directeur de rédaction

#### Abdulqader Aqeel

Directeur général adjoint des affaires techniques et administratives

#### Membres de la rédaction

- Nour El-Houda Badis
- Husain Mohammed Husain
- Hasan Madan
- Khamis Z.Albanki

#### Sayed Ahmed Redha

Secrétariat de Rédaction Relations internationales

#### Firas AL-Shaer

Traduction de la section anglaise

#### **Bachir Garbouj**

Traduction de la section française

Translation website www.folkculturebh.org

Noman al-Moussawi Russian Bouhashi Omar Spanish Fareeda Wong Fu Chinese

#### Amr Mahmoud El-krede

Réalisation Technique

#### Shereen A. Rafea

Directrice des relations internationales I.O.V.

#### Nayla A. Yaqoob

Coordinatrice des Travaux de la Traduction

#### Hassan Isa Aldoy Sayed Faisal Al-Sebea

Website Design And Management

### LA CULTURE POPULAIRE

Revue Spécialiséé Trimestrielle Volume 14 - Fascicule 55 Automne 2021





#### **Subscription Fee**

#### Kingdom of Bahrain:

- Individuals BD 5 - Official Institutions BD 20

#### **Arab Countries:**

Individual \$30
Official Institutions \$100
EU Countries: Euro 60
USA & Autres \$70

## Make cheques or money orders Payable to: Culture Populaire

#### Compte Bancaire Numéro:

IBAN: BH83 NBOB 0000 0099 619989 -SWIFT: NBOB BHBM -Banque National De Bahrein.

#### **Imprimeur**

Awal press - Bahrain

# The Style of Houses in Western and Eastern Sudan



#### Asaad Abdul Rahman Awad Allah - Sudan

This paper aims to describe the types of houses in western and eastern Sudan. It also describes the raw materials used and the types, functions and uses of furniture and tools inside the houses.

The paper uses the descriptive approach in relation to the raw materials used in construction, methods of preparation, and stages of construction.

The data for the study was acquired during the author's field visits to various parts of Sudan where he photographed multiple homes in both eastern and western Sudan, and on his visit to the Sudan National Museum of Ethnography.

The Sudanese house has tangible cultural tools shared by several groups living in the eastern region and the regions of Kordofan and Darfur, and these tools confirm the authenticity of the tangible heritage's past.

This paper describes the houses of western Sudan, from southern Kordofan to Darfur to the north. It also details the architectural styles with a focus on the Nuba house and the house of the Baggara in South Darfur, and on the al-Brash house. It includes a detailed description of furniture and housewares made from leather, fronds and gourds.

The paper also includes a description of the tents of the Kababish in northern Kordofan, with illustrations of the furniture, housewares and tools used in daily life.

The paper also sheds light on the eastern region of Sudan, describing three types of houses – Rashaida's tent in Kassala state, the Al-Brash house in Beja, and the Doubly house in Shukria in the Red Sea and Kassala states. It includes a description of the Qatya, the stages of construction, and the extent to which it has spread through various regions of Sudan with a reference to its history in ancient Sudan.

I also included the Raakuba and its architectural significance as a common legacy that reflects the level of unity in Sudanese culture despite diversity and multiculturalism.



called it the oldest and most important Islamic city in that region. Later, it was named 'The Fourth City' because it was considered the fourth holy Islamic city after Mecca, Medina and Al-Quds Al-Sharif. This was due to its many religious landmarks, its central and decisive role in solidifying Islam in many parts of Africa and Andalusia, and its position as a centre for jurisprudence and culture.

Kairouan was famed for the traditional handicrafts that its inhabitants still make to this day, but the carpet remains the most famous of these crafts. Despite the development of the carpet-making industry in other regions of Tunisia, especially the coastal region, carpets are still associated with Kairouan.

This research fills a gap in the literature by combining scholarly references to traditional crafts in Tunisia with field studies on social life in Kairouan. It allows for the discovery of Arab-Islamic treasures in Kairouan, which was one of the most important Islamic cities historically.

Despite the significant changes that have occurred since carpet-making became an industry that contributes to Tunisia's economy, the heritage and traditional attributes of carpets have not



disappeared. They remain the preferred floor covering for homes in Kairouan and other Tunisian cities. The carpet industry is in dire need of development if it is to keep up with the times and demands for renewal, but it is important to preserve its history because it represents civilisation, identity and culture. Carpets are part of the collective memory and they represent customs, traditions and a life philosophy based on work, shared effort and respect for others.

Our field research gave us the impression that people have the ability to identify the most beautiful and authentic patterns that reflect environmental factors. It is critical that we preserve this history, particularly in light of all that our society is experiencing as a result of modern technology and the communications revolution. While these changes offer promotional and marketing benefits, they are a threat to identity.

# The Kairouan Carpet: Identity, Authenticity, Modernity and Renewal



#### <u>Ibtissema Mohdhab Jalassi - Tunis</u>

The traditional carpet (Zarbiyah) represents one of the most famous and authentic traditional industries in Tunisia. Zarbiyah is the singular form of the Quranic word Zaraabi, as mentioned in Surah Al Ghashiyah, "Faces, that Day, will show pleasure, with their effort [they are] satisfied. In an elevated garden, within it is a flowing spring. Within it are couches raised high. And cups put in place. And cushions lined up, and carpets (zaraabiyyu) spread around."

Traditional carpet-making has spread to many regions in Tunisia where wool is available. The Tunisian city of Kairouan is known for carpets. Kairouan was Tunisia's capital from 800AD to 909 AD, and it was the first Islamic city in the Maghreb. Founded by Uqba bin Nafi al-Fihri in 50 AH, it was the starting point for his conquests.



Many historians and intellectuals believe that the founding of Kairouan represented a watershed moment in the history of the Islamic civilisation in the North African countries, so they

# The Traditional Palm Houses of Al-Ula Governorate



#### Samar Mohammad Alnowfal - Saudi Arabia

This study aims to highlight the roles played by historical and social factors and the residents' economic activities in the emergence of the construction of palm houses in Al-Ula Governorate by identifying raw materials, examining and documenting the types of houses built using palm trees, and monitoring traditional terms.

For this study, the historical, descriptive and comparative approaches were used to document traditional palm houses in Al-Ula and to identify their historical roots in order to preserve our country's traditional heritage.

The study found that the palm homes in Al-Ula have ancient roots owing to the profusion of palm trees since ancient times and to Al Ula's wells and springs.

Palm houses can be found in both the old town (Al-Deira), which dates back over 700 years, and the farms.

As residents of Al-Deira relocated to their fields in the summer, local customs and social legacies contributed to an increase in the construction of palm houses. We discovered three types of buildings: mud houses, various pergolas (Ishah) and sheds, which were built on for added protection.

The study's most significant recommendations are that graduate students should conduct more folklore research in the Kingdom of Saudi Arabia to discover the forms and local features that distinguish each region's cultural heritage.

## Folklore Dance in Adrar (Tuat): The Example of Qarqabu Dance

#### Naima bin Sharif - Algeria

Since ancient times, folk dance has been a way for the members of a society to express their desire to be free of life's worries, to vent their repressions and heal diseases, and to experience pride and joy. Folk dance, a popular activity and practice at celebrations, feasts and occasions, is preserved by teaching.

One of the most innovative art forms, dance is a natural ability that separates humans from other living creatures. All feelings are expressed through the body's motions and movements. Folk dances rely on simple hand tools that have been preserved because they represent an ancient heritage with expressive artistic value.

The study of folk dance takes us back to the distant past where we find that the oldest folk dances were associated with work or they reflected a person's perceptions or concepts about the world. In general, the movements reflected those used when hunting animals, ploughing the soil or rocking a child to sleep and, because of their spontaneity, they were able to fully express things that the members of the society did.

Folk dance is a result of people's creativity and daily lives. It reflects their actions, feasts, celebrations, rituals, their history, the natural environment in which they live, and their private and social habits. We can trace the history of dance back to primitive times, which indicates that dance brought joy to people's souls



or that the crops grew well when people danced. The failure to dance led to poor harvests and hunting; in short, it led to starvation and misery.

Dance was an important part of the ancient Egyptians' celebrations because they saw it as a natural expression of joy. The peasants would dance when presenting the first of their crops to Min, the god of the city of Qeft. Dance was the most important performance on feast days and at events related to the two great gods of that time, Hathor and Bastet. Some Indian tribes danced to encourage rains in the early spring. There were war and hunting dances with magical meanings.

Folk dance expresses a people's perceptions and beliefs. It is a forum for social interaction and for overcoming boredom and worries, and it allows people to communicate with their ancestors' heritage and preserve customs and traditions related to the collective memory.

## The Impact of Foreign Music on Morocco's Immaterial Cultural Heritage: The Music and Songs of Granada

#### **Mohamed Al Isawy - Morocco**

Morocco has long been a rich melting pot of musical traditions with numerous cultural influences (Berber and Arab) from the Mediterranean region and Africa. It has always been a crossroads for the ancient civilizations that occupied the Mediterranean.

It is estimated that there are more than fifty musical styles in Morocco based on factors such as the distinction between rural and urban areas, dialects or the environment, which includes plains, mountains, deserts and coasts.

Traditional music, folk music and contemporary music are three main classes of Moroccan music, and they all represent historical characteristics of the diverse cultural elements that make up the Moroccan identity. In the south, there is the imprint of Andalusia's intricate singing and some traces of the Greco-Roman past.

Local and foreign elements shaped the character of Morocco's musical heritage, contributing in some ways to the enrichment and strengthening of intangible cultural heritage. Granadian singing is considered one of the most prominent variations in musical style that came to Morocco from Andalusia's Islamic civilization.

Over time, this lyrical style grew extensively; it even formed part of the identity of Moroccan society, demonstrating its value as a way of representing Moroccans at the national, continental and international levels.



It is possible to say that the art of Granadian singing has deep historical roots, and we can observe its significant influence on the folk arts today. It includes references to the names of pioneers, lyrics, melodies, shifts and musical instruments.

The cities of Oujda and Rabat continue to contribute to the preservation of this singing style through the ancient music bands founded by pioneers or youth bands that work diligently to make it relevant to the modern generations and to help it spread outside Morocco by participating in international festivals and forums. Institutions also play an important role in helping to preserve Granadian singing.

Although it is a source of Morocco's intangible cultural heritage, it has become an essential component of Moroccan identity. institutions such as the Ministry of Culture attempt to introduce and promote it on a large scale and to support bands so that they will continue performing and creating art.

# Revitalising the Traditional Song in Tunisia: Marketing Strategies and the Preservation of Cultural Identity

#### **Abdul Aziz Amouri - Tunis**

In Tunisia, there are numerous ways to revitalise traditional songs, from preserving the song's identity to introducing partial or total change. However, the listener may not notice these changes; instead, they praise the performers for preserving musical heritage.

This paper aims to shed light on traditional songs in order to increase awareness because the contemporary music industry promotes the artist at the expense of the song. The elements of the song and the accompanying video combine to form the song's identity:

- The song: Most performers are content with just a few excerpts from the original song, as long as the total length is five minutes at most, the standard length of a song in contemporary music. The performers typically conform to the original literary text as well as the main elements of the musical text (maqam, rhythm and melodic sentences), but the music is dominated by modern instruments that often overshadow the folk instruments that emphasise the song's cultural significance.
- Videos: Heritage songs are often performed by inexperienced singers, and the videos often serve as expressive tools that promote the performers rather than the songs.
- On the other hand, the identity of the music is conveyed through the setting, effects and occasionally through



dance. Although this has successfully attracted a large number of listeners at the national and Arab levels, it has not played a significant role in establishing the heritage song's cultural identity.

- The traditional song is part of the collective cultural heritage and it cannot be altered for commercial purposes. On the other hand, when a traditional song is revived, it is not necessary to reproduce the original art form in full; instead one can concentrate on the vocal characteristics and on qualities of the song's historical instruments in a contemporary form without altering the literary and musical text.s
- The video and marketing techniques should support the song's identity with a clear script that interprets the meanings of the literary text and words that may seem ambiguous to some listeners.

# Tales of Folk Beliefs in Tebessa, Algeria: The Example of the Mulberry Tree



#### **Buqahaf Sabrinah - Algeria**

Folk literature is typically characterised as literature created by an individual whose identity is merged with that of the group to which he belongs in order to represent the group's concerns, hopes and sufferings in a fantastic literary style. Our paper examines the origins and historical roots of various doctrinal practices in the region studied while addressing the following:

- What exactly does the term folk belief imply?
- What are the origins and fundamentals of ideological practices in the area of study?
- What are Tebessa's geographical and historical characteristics?
- The relationships between the story and the collective beliefs
- The Tebessa region's folk beliefs and historical foundations, using 'The Mulberry Tree' as an example



This study aims to discover the true origins of our doctrinal practices, which stem mostly from primitive nature-based religions that early humans believed and embraced out of fear or in order to secure the approval of the gods.

# The Inspiring History of Sufism and Unforgettable Sufi Folk Rituals in Morocco: The Example of Issawi Sufism

#### **Abdul Aziz Amouri - Morocco**

On several levels, research into the history of Sufi rituals is crucial because it reveals that Sufism was not just an individual inclination towards asceticism, serious worship and solitude. It was a ritual practiced in corners and at shrines in order to recruit and train followers. This was accomplished through a variety of rituals such as annual gatherings, which are known as 'Sufi seasons' in Morocco, through frequent 'dhikr' circles held in the corners, or at other religious events celebrated by Moroccans and other Islamic peoples.

This paper focuses on Sufi rituals that have become popular in Moroccan circles since the founding of one of the oldest Sufi orders in Morocco, the 'Issawiya Way' (school), which was founded at the beginning of the sixteenth century AD by Sheikh Mohammed bin Issa, a Sufi sheikh who was known as 'Al Sheikh Al Kamil' and 'Al Hadi bin Issa' in Moroccan circles. This Sufi school gained prominence during the rise of the Sects. Their sheikhs and followers gained moral authority and a strong influence over all social groups because of the supernatural abilities that were attributed to them, particularly during famines and economic crises when there was scarcity.

By helping to alleviate poverty at the dawn of the modern era and playing a role in determining the country's fate, this Sufi group contributed to the activation of the role of the geographic space to which it belonged. For centuries, it had a balanced presence in various aspects of



life spiritually, socially, and politically, and it provided people with safe havens.

The Issawiya sheikhs and their perceived ability to protect the poor appears to have bolstered their status in society. Protection on both a physical and moral level was essential, especially as people were afraid of dominance by other people and of natural forces. People began to believe the sheikhs had a blessed and amazing ability to confront threats.

The existence of this Sufi sect has been related to a plethora of community legends about them, their controversial and strange Sufi practices in the Moroccan Sufi reality, and their founder, who is still very much alive in the Moroccan conscious.

Rituals and practices are the best representations of the Issawiya mentality, and they have formed and continue to constitute a significant component of the practitioners' collective identity.

The rites discussed in this paper have resulted in significant changes to some parts of Moroccan culture and have popularised the Issawiya Sufi practice, bringing it closer to people and more in line with Moroccan thinking.

#### The Olive Tree in Folk Proverbs

#### **Imad bin Salih - Tunis**

Humans' relationship with the olive tree was more than just a utilitarian one based on harvesting and squeezing its fruit for use in food, medicine and cosmetics. The olive tree acquired a spiritual and metaphorical significance, and the olive was revered by all peoples, civilisations and religions. Oral traditions and folk proverbs have immortalised the most beautiful imagery and the most amazing depictions of the olive tree in the collective memory. The subject of this study is the olive tree in folk proverbs in Tunisia and on the island of Djerba in particular.

While researching various aspects of the folk proverbs related to olives and their derivatives, I was delighted to discover linguistic richness, depth of meaning and rich metaphors and expression. The phrases and idiomatic expressions related to olives are not only classic Arabic terms in the collective culture that are only understood through their lexical meanings; they are used figuratively and symbolically on different occasions in a variety of Arab cultural environments, including nonstandard ones.

The speakers sometimes use these proverbs and idiomatic expressions metaphorically to support their arguments. Because of their expressive power, these proverbs and expressions found their way into modern Arabic dictionaries, colloquial works, and dictionaries of colloquial and borrowed words. They were then disseminated widely by linguists, writers, media professionals and the general public.

This study used the corpus of local and



national proverbs, and I attempted to enrich it with similar examples from the Arab world's Maghreb and Mashreq countries. Their semantic and historical symbolic representations have been restored and they have gained new meanings over time, which are easier for the public to comprehend and reproduce.

In its form and content, the proverb is saved not only in the memory and social cultural heritage; as demonstrated with examples, its connotations are evolving. The use of the olive in proverbs and its symbolic connotation have evolved and contributed to the Arab community's expressive tools, forming an important component of the discourse.

On the basis of the above-mentioned, proverbs can be described as a compilation of local and human experiences and a compilation of a long experience for successive generations. In the classical language, "poetry is the Diwan of the Arabs" but, in folk culture, proverbs are the Diwan of Arabic prose and possibly the Diwan of all nations.

# Approaches to Studying Sudanese Culture The Reality and Theoretical Ideology of Sudan





#### Youssef Hassan Madan - Sudan

This paper discusses trends in Sudanese culture. It examines the contradiction between reality and imagination backed by an ideology of supremacist authoritarianism that cancels and ignores the people of Sudan. It also examines approaches which attempted to understand and study the Sudanese culture from the outside, which resulted in significant mistakes affecting the concepts of:

- (I) Pan-Arabism
- (2) Pan-Africanism
- (3) Afro-Arabism and (4) Diversity.

Those involved in these approaches did not drive their work and documentation in a way that led to an objective and realistic understanding that views people through a cultural lens; instead they were political trends following a set of ideologies that did not understand ordinary Sudanese people. As a result, Sudanese culture was reduced to a coercive act that positioned Sudanese society in readymade templates that failed to include details, qualities, and personality.

The imposition of these ideas resulted in pragmatic judgments being passed on people's cultures based on the politicization of culture that did not derive from the people's way of thinking and heritage.

Starting with this paper, I advocate for a shift away from decisions based on the unilateralism of readymade ideologies that promote prejudice and deny people's history and heritage.



researchers and innovators from various member nations throughout the world.

Due to the widespread interest in meeting the need for an in-depth study of Bahrain's national culture, the Journal's first field collection team was established in 2008 under the supervision of Dr. Dheya Al-Kaabi, a professor of narratives and modern literary criticism, in collaboration with the prestigious University of Bahrain. The team was formed to conduct a comprehensive field survey of Bahrain's cities and towns with 100 undergraduate Arabic Language and Literature students in order to collect and document folktales. The effort took more than ten years, and five elegant volumes were printed and distributed to a large number of individuals and institutions. The Folk Culture Journal then arranged to print and publish eleven books in the field of specialty, including a French book on Bahraini folk music that was published in Paris. These publications were showcased at the most important annual book fairs in Arab capitals.

We wanted a full-time professional field collection team that conducts periodic field research related to Bahrain's national culture as required, but this was not possible due to circumstances beyond our control. Indeed, at the beginning of 2010, we started looking for an Arab ethnomusicologist to undertake a field study related to the "Ardah". One of the most important folk arts that is unique

to Bahrain and the Arabian Gulf, Ardah was based on the land and it spread to the Gulf coasts as Arab tribes migrated. The researcher worked to establish a team and prepare library materials until the infamous "Black Spring" intervened in 2011 and the study came to a halt. At the time, there was also an attempt to create a study of folk greetings in Bahrain, but it remains unfinished to this day.

Bahrain's national culture, which has some important but inactive tributaries, is in desperate need of in-depth studies and foundational and exploratory research that deal with the analysis of the basic components of the tributaries of Arab folk culture. His Majesty King Hamad bin Isa Al Khalifa of Bahrain has prioritised Arab folk culture by making it the centre of his reform project.

Only compassionate care that stems from the vision of a far-sighted leadership can ensure the success and continuity of our efforts in service of Arab folk culture and help to connect it to the cultures of the world.

This keeps us on our toes and ensures that we remain motivated and attentive. May Allah bless you with success.

> Ali Abdullah Khalifa Editor in Chief

# Bahrain's national culture: Steady progress and enlightened thinking



This issue of the quarterly Folk Culture Journal is the second to be published in the Journal's fourteenth year. With steady progress and enlightened thinking, we have overcome technical and logistical obstacles and the fact that specialised journals have a limited number of readers, which usually prevents the continued publication of unique cultural journals in our Arab countries. Given the scarcity of knowledge-rich materials and wide range of repetitive, superficial papers lacking detailed insight, it is a real challenge to provide rich, attractive, high quality content. This is especially true in the digital age when printed publications face a variety of challenges irrespective of the subject or the importance of their content. The fact that readers have multiple distractions only compounds these difficulties.

Despite the high costs of printing, postage and air freight to more than 163 countries around the world, we continue to print this publication even though hundreds of thousands of readers from around the world have visited our Journal's website, which is available in six languages. We believe that our reader needs to be able to hold a physical version of this Journal.

Folk Culture has established itself as an important Arabic reference for researchers and scholars. In addition to being recognised by the Arab Citation and Impact Factor (Arcif), Folk Culture is requested by numerous universities, institutes, and research centres due to the rigorous standards that the scientific panel uses when evaluating submissions. The IOV provides links so that everyone who wishes to benefit from the Journal's content can do so.

It would not have been possible for the Journal to attain such high standing without the studies of the contributing scholars, researchers and authors, and we are proud of our continuing relationship with our network. We must acknowledge the extent of our collaboration with the International Organization of Folk Art (IOV), which has allowed us to contact

## Index



#### **Publishing Terms and Conditions:**

Folk Culture journal welcomes scholarly and academic contributions from around the world and publishes scholarly studies and articles related to folk culture in the fields of folklore, sociology, anthropology, psychology, semantics, semiotics, linguistics, stylistics, and music; all of which are subject to the following terms and conditions:

The papers and articles published in Folk Culture express the writer's views and not necessarily the views of the Journal.

- Folk Culture welcomes all comments or corrections concerning the published content; such comments will be published based on the date they are received, the space available, and the design and editing of the Journal.
- All written material must be typed and between 4,000 6,000 words. The paper, study or article must be submitted with a brief academic biography and an abstract of two A4 pages that will be translated into English and French.
- The Journal gives preference to papers and studies that include images, illustrations and charts relevant to the content.
- The Journal apologizes for not accepting handwritten papers and studies.
- The material to be published is organized on the basis of technical considerations and not according to the writer's rank or academic qualifications.
- The Journal does not publish previously published material or material that is being considered for publication elsewhere. If any such material is published by mistake, Folk Culture will not accept papers or articles by the same writer in the future.
- Whether they are published or not, the original papers, articles and studies will not be returned to the writer.
- The Journal will acknowledge receipt of the material, and will inform the writer whether the committee has decided to publish the material.
- The Journal provides cash compensation to writers according to Folk Culture's payment scale. Additional compensation is given for papers submitted with images and illustrations.
- Writers must provide Folk Culture with their bank account details, mobile telephone numbers and e-mail addresses.
- All papers, studies and articles should be sent to: editor@folkculturebh.org or to P.O. Box 5050, Manama, Kingdom of Bahrain.

#### Make cheques or money orders Payable to:

Folk Culture

For Studies, Research And Publishing.

#### **Account number:**

IBAN: BH83 NBOB 0000 0099 619989 - SWIFT: NBOB BHBM -

National Bank of Bahrain-Kingdom of Bahrain.

#### Ali Abdulla Khalifa

Director General Editor In Chief

#### Mohammed Abdulla Al-Nouiri

Head Of Scientific Committee Editorial Manager

#### Abdulqader Aqeel

Deputy Director General Affairs
Technical and administrative

#### **Editorial Members**

- Nour El-Houda Badis
- Husain Mohammed Husain
- Hasan Madan
- Khamis Z.Albanki

#### Sayed Ahmed Redha

Editorial Secretary International Relations

#### Firas AL-Shaer

Editor of English Section

#### **Bachir Garbouj**

Editor of French Section

Translation on the website www.folkculturebh.org

Noman al-MoussawiRussianBouhashi OmarSpanishFareeda Wong FuChinese

#### Amr Mahmoud El-krede

Design Management

#### Shereen A. Rafea

Directer of International Relations I.O.V.

#### Nayla A. Yaqoob

Translations Coordinator

#### Hassan Isa Aldoy Sayed Faisal Al-Sebea

Website Design And Management

### **FOLK CULTURE**

A quarterly specialized journal Volume 14 - Issue No. 55 Autumn 2021





#### **Subscription Fees**

#### Kingdom of Bahrain:

- Individuals- Official InstitutionsBD 5BD 20

#### **Arab Countries:**

Individual \$30
Official Institutions \$100
EU Countries: Euro 60
USA & Other \$70

#### **Printer**

Awal press - Bahrain

### Folk heritage: Bahrain's message to the world

For Studies, Research And

Publishing

Tel: +973 17400088

Fax: +973 17400094

Distribution:

Tel: +973 35128215

Fax: +973 17406680

Subscription:

Tel: +973 33769880

International Relation:

Tel: +97339946680

Editorial Secretary:

E-mail: editor@folkculturebh.org

P.O. BoX: 5050 Manama -

Kingdom of Bahrain

Registration No.:

MFCR 781 ISSN 1985 - 8299



For Studies, Research And Publishing

www.folkculturebh.org

With Cooperation Of



International Organization Of Folk Art (IOV)
www.iov.world

Magazine published in Arabic, English and French. And published on the website (Arabic - English - French -

Spanish - Chinese - Russian)



Volume 14 - Issue No. 55 - Autumn 2021

